
        
            
                
            
        

    
  

  

Tịnh Độ Cảnh Ngữ 

Bồ Tát Bật Sô Hành Sách Triệt Lưu soạn 

Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 

(dịch theo ấn bản của Đài Trung Liên Xã, tháng Bảy năm 1991) 

---o0o--- 

 Nguồn  

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

1. Khuyên phát lòng tin chân thật 

2. Giãi bày, khuyên nhủ 

3. Khuyên nhủ, giãi bày lần nữa 

4. Khai thị cho đại chúng trước lúc bắt đầu niệm Phật trường kỳ suốt ba năm 

5. Khai thị cho đại chúng trước lúc khởi đầu tinh tấn Phật thất 

6. Liệu giản pháp môn 

7. Lược giảng chín phẩm 

8. Dạy cư sĩ Hạ Tử Di 

9. Dạy cư sĩ Đinh Canh Dã 

10. Can ngăn cư sĩ Cố Triệu Trinh 

11. Hồi đáp cư sĩ Cố Triệu Trinh 

12. Cùng cư sĩ Kim Thủy Nhược luận về danh tự 

13. Kinh Thủ Lăng Nghiêm, chương Thế Chí Viên Thông 

14. Giảng nghĩa chữ “Lữ Tam” 

15. Phép quán tướng bạch hào của Phật 

16. Quy củ tu tập của Phật thất “nhất tâm tinh tấn niệm Phật” 





---o0o--- 

1. Khuyên phát lòng tin chân thật  

Pháp  Niệm  Phật  Tam  Muội  xét  về  nguồn  gốc  là  từ  Viễn  Tổ  (tổ  Huệ 

Viễn) đề  xướng ở  Lô Sơn, sáng  khởi  Liên Xã sáu thời tịnh  hạnh, trở  thành 

quy  củ  cao  đẹp  cho  muôn  đời.  Tuy  nói  là  “công  cao  dễ  tiến”,  nhưng  hành 

nhân đời  mạt hiếm ai thành tựu là do Tín - Nguyện chẳng chuyên nên chưa 

thể dẫn dắt thiện hạnh quy về Tịnh Độ. Bởi thế, tôi nay xin thưa cùng khắp 

các bạn lành đồng tu tịnh nhân: Nếu chẳng suy xét kỹ phát tâm thì làm sao 

biết được đường nẻo trọng yếu để thoát khổ? 

Phàm  những  vị  đồng  nhân  với  tôi  trong  pháp  hội  này  phải  nên  đầy  đủ 

lòng tin chân thật. Nếu không có lòng tin chân thật, dù có niệm Phật, trì trai, 

phóng sanh, tu phước,  vẫn chỉ  là  người  lành trong  thế  gian, được báo sanh 

trong chốn lành, hưởng lạc. Trong lúc thọ lạc ắt sẽ tạo nghiệp, đã tạo nghiệp 

ắt phải thọ khổ. Dùng chánh nhãn xem xét, so ra hạng người ấy chỉ khác với 

hạng  Xiển-Đề,  Chiên-Đà-La  một  chút.  Tín  tâm  như  vậy  phải  đâu  là  chân 

thật? 

Nói đến lòng tin chân thật thì: 

- Thứ nhất là phải tin được rằng tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai 

biệt. Ta là Phật chưa thành, Di Đà là Phật đã thành; giác tánh không hai. Ta 

tuy  hôn  mê,  điên  đảo,  giác  tánh  chưa  từng  bị  mất.  Ta  tuy  bao  kiếp  luân 

chuyển, giác tánh chưa từng lay động. Vì thế mới nói:  “Đừng khinh kẻ chưa 

 ngộ, khi một niệm hồi quang liền cùng đạt được cái sẵn có!”  

- Tiếp đó, phải tin được rằng ta là lý tánh Phật, danh tự Phật 1; Di Đà là 

cứu  cánh  Phật.  Tánh  tuy  không  hai,  địa  vị  một  trời  một  vực.  Nếu  chẳng 

chuyên  niệm  đức  Phật  ấy  cầu  sanh  nước  Ngài,  ắt  phải  lưu  chuyển  theo 

nghiệp, thọ khổ vô lượng. Đấy gọi là Pháp Thân lưu chuyển ngũ đạo, chẳng 

gọi là Phật, mà gọi là chúng sanh. 

- Kế đến  phải tin được  rằng ta tuy chướng sâu  nghiệp  nặng, sống trong 

cõi khổ đã  lâu,  nhưng  là chúng sanh trong tâm Phật Di Đà; Phật Di Đà tuy 

vạn đức trang nghiêm, cách xa ngoài mười vạn ức cõi, vẫn là đức Phật trong 

tâm ta. Tâm tánh đã là vô nhị, tự nhiên cảm ứng đạo giao; nếu ta tha thiết ắt 

sẽ cảm được lòng từ bi của Phật, Phật ắt sẽ ứng như nam châm hút sắt chẳng 

còn ngờ gì! Ấy là:  “Phật nghĩ đến chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con nhớ 

 mẹ  như  mẹ  nhớ  con,  mẹ  con  đời  đời  chẳng  xa  cách  nhau.  Nếu  tâm  chúng 

 sanh  nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật,  cách 

 Phật chẳng xa”.  

Đầy đủ những lòng tin như trên thì là “lòng tin chân thật”. Thiện dù chỉ 

một mảy, phước dù nhỏ như hạt bụi đều có thể hồi hướng Tây Phương trang 

nghiêm Tịnh Độ. Huống hồ là trì trai, kiêm giữ giới, phóng sanh, bố thí, đọc 

tụng kinh Đại Thừa, cúng dường Tam Bảo... các thứ thiện hạnh chẳng đủ để 

chất đầy tư lương Tịnh Độ ư? Chỉ trừ kẻ do lòng tin chẳng chân thật nên bị 

chìm đắm trong hữu lậu. 

Nay tu  hành chẳng có thuật trọng  yếu  chi khác, chỉ cần trong  mười  hai 

thời, luôn giữ ba thứ chân tín ấy thì với hết thảy hành động chẳng cần phải 

thay đổi gì. Nếu toan bỏ pháp độ thoát này, tìm lấy công phu hay lạ nào khác 

thì tông  tượng  2  các  phương  như  trúc  trong  rừng,  ngưỡng  vọng  vị  nào  hãy 

đến đó mà học đạo; cần gì phải chen chân vào liên xã này. 

Nếu quả thật danh - tâm đều hết sạch, chỉ mong khéo cùng thời tiết, nhân 

duyên,  may  được  thường  cùng  nhóm  họp,  nương  đồng  hồ  sen  3,  dõi  theo 

kiệu  Phật,  di  phong  như  thế  xưa  nay  chưa  dứt,  hòng  tạo  thành  đầu  mối  để 

thân cận  trong  đời sau,  hòng  làm  vốn  liếng để trợ phát  ngay  trong đời  này. 

Xin hãy cùng nhau gắng sức! 



---o0o--- 

2. Giãi bày, khuyên nhủ  

Xưa  Chân  Hiết  hòa  thượng  nói:  “Phật  Phật  trao  tay,  tổ  tổ  truyền  thừa, 

 chỉ  có  mỗi  một  sự,  không  còn  sự  nào  khác.  Ông  cụ  Thích  Ca  trụ  thế  bảy 

 mươi  chín  năm  thuyết  pháp  hơn  ba  trăm hội,  riêng  đối  với  giáo  pháp  Tịnh 

 Độ  khen  nói  bao  lượt  vẫn  chưa  thôi,  há  chẳng  phải  là  đường  tắt  để  siêu 

 phàm nhập thánh đó ư?”  

Nhưng pháp môn này thật dễ mà cũng thật khó. Phàm chấp trì danh hiệu, 

tu các phước thiện, chí tâm hồi hướng liền được vãng sanh. Nếu được vãng 

sanh bèn cắt ngang năm đường, nhanh chóng siêu thoát ba cõi, đạt thẳng vào 

Bất Thoái không phải trải qua nhiều a-tăng-kỳ kiếp, chẳng phải là giản dị ư? 

Nếu  như  sự  nghiệp  Sa  Bà  vẫn  còn  vương  vấn,  một  nóng  mười  lạnh,  tâm 

chẳng  chuyên  dốc,  lúc  gặp  ngũ  dục  bèn  như  keo  như  sơn,  khi  gặp  phải 

nghịch cảnh  liền kết oán  nuôi  hận,  mà  muốn  lúc  mạng chung đức Phật đến 

tiếp dẫn, ắt chẳng thể được cứu, há chẳng phải là chuyện khó ư? 

Xét theo đó, pháp môn Tịnh Độ là thuốc, nhưng tham ái Sa Bà là chất kỵ 

thuốc ấy. Chúng sanh  nghiệp bệnh tuân  lời  uống thuốc của đấng Y Vương, 

vừa uống thuốc ấy xong liền ăn no ứ chất kỵ thuốc, có nên hay chăng? Lúc 

mạng  sắp  hết,  tâm  đặt  nặng  vào  đâu  sẽ  đọa  về  đó,  tịnh  nhân  yếu  nhỏ,  khó 

thoát  khổ  luân,  bèn  đổ  ngược  Y  Vương  khiến  người  lầm  lạc,  Phật  pháp 

chẳng  linh!  Xót  thay!  Bọn  họ  điên  đảo  đến  cùng  cực  vậy!  Sao  chẳng  nghĩ 

đến pháp  xã  nơi  núi  Khuông  Lư,  mười tám  vị cao  hiền,  một trăm  hai  mươi 

ba người lưu hiện điềm lành chép đầy trong sách vở. Cổ kim nhật nguyệt, cổ 

kim sơn hà 4, họ đã là trượng phu, sao ta chẳng được như họ? Phải biết rằng 

ta chẳng được  như họ chỉ  vì còn chưa buông  xuống  được  những điều  mình 

đặt nặng đó thôi! 

Phàm  những  bạn  tăng,  tục,  già,  trẻ  đồng  tu  với  tôi  ai  nấy  nên  đau  đáu 

nghĩ  Sa  Bà  hiểm  ác,  sớm  cầu  thoát  khỏi  sáu  nẻo  gập  ghềnh,  tiêu  dao  chín 

phẩm, lợi hại như trời với vực! Phải mạnh mẽ thức tỉnh, sanh lòng ưa - chán, 

bỏ uế cầu tịnh, tin rằng chuyện “lấy - bỏ” này cùng với chuyện “chẳng lấy -

bỏ”  vốn  chẳng  khác  đường,  đừng  chuộng  hư  danh,  chớ  chấp  Không  Kiến, 

chớ  bị  lầm  lạc  bởi  những  kẻ  tham  thiền  có  địa  vị  cao  nhưng  chỉ  đắc  tam 

muội nơi cửa miệng, chớ mong đạt hiệu quả nhanh chóng trong sớm tối, chớ 

vọng cầu ngoài tâm có Phật đến tiếp nghênh khiến cho ma sự phát khởi! 

Chẳng luận là lúc ở nhà hay lúc đến tham dự liên xã, luôn lấy niệm Phật 

làm chánh hạnh, gắng tu các việc thiện làm trợ hạnh; lại phải quyết ý trừ khử 

tập khí  tham  - sân, khiến cho  những chỗ  nặng  nề trở thành  nhẹ  nhàng, chỗ 

sống  dần  biến  thành  chín.  Tịnh  niệm  tiếp  nối,  hạnh  nguyện  hỗ  trợ,  sẽ  tự 

nhiên ngàn phần ổn thỏa, trăm phần thích đáng. 

Trong  các  hạnh,  phóng  sanh  là  việc  tốt  lành  nhất,  hãy  nên  nghĩ  kỹ: 

Chúng  nó  tuy  đồng  tánh  với  mình,  dẫu  thuộc  trong  dị  loại  vẫn  mong  được 

cứu vớt, huống hồ những kẻ đồng loại với mình vì chướng sâu nghiệp nặng, 

chẳng bao  lâu  nữa sẽ phải đọa trong ác đạo, có kẻ hiện đang phải chịu  khổ 

trong  địa  ngục.  Nỗi  khổ  dữ dội  trong  địa  ngục  sánh  với  cái  khổ  vì  lửa  đốt, 

dao  xẻ  trong  thế  gian  còn  hơn  mười,  trăm,  ngàn,  ức  lần,  nỡ  nào  bỏ  mặc, 

chẳng nghĩ cách cứu vớt ư? 

Nhưng  cách  để  cứu  vớt  họ  cũng  chỉ  là  hiện  tại  nhất  tâm  niệm  Phật  để 

mau sanh về An Dưỡng. Sau đấy, nương vào bổn nguyện, vận đại thần lực, 

khởi  lòng  Vô  Duyên  Từ,  mở  rộng  lòng  Bi  đồng  thể,  phân  chia  thân  hình 

trong  các  cõi  nước  mười  phương,  trong  các  nẻo  ác  mà  tầm  thanh  cứu  khổ 

như  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  thề  khiến  địa  ngục  trống  rỗng  như  Địa  Tạng 

Vương Bồ Tát, dẹp tan hết thảy khổ nhân, khổ quả của hết thảy chúng sanh, 

ban sự vui thế gian và xuất thế gian cho hết thảy chúng sanh, nhiếp thủ hết 

thảy chúng sanh khiến cùng được thân cận từ phụ Di Đà, đạt đến chỗ rốt ráo 

an ổn. 

Chí  nguyện  như thế  mới  là bậc đại trượng phu. Nếu chẳng có được chí 

nguyện  như thế  thì  chỉ  là  cứ đến  kỳ  bèn  họp  nhau  lại  tu  hành  qua  quít,  dù 

niệm Phật phóng sanh cũng chỉ là một cái hội tầm thường, há chẳng phải là 

vô phước ư? Đấy chẳng phải là điều lão nạp mong mỏi, xin các thượng thiện 

hữu rủ lòng xét đoán cho! 



---o0o--- 

3. Khuyên nhủ, giãi bày lần nữa  

Tuy  chư  Phật,  chư tổ  cùng  tán  dương  pháp  môn  Tịnh  Độ,  nhưng  trong 

hiện  tại,  đối  với  giáo  pháp  cả  một  đời  của  đức  Phật,  các  sĩ  phu  còn  chưa 

buồn  nhìn  đến.  Nếu  chẳng  phải  là  đã  có  linh  căn  từ  trước,  há  có  thể  nghe 

đến, tin tưởng sâu sa pháp môn này ư? Nay tôi xin vì các vị lược cử một hai 

điểm  trọng  yếu  trong các kinh Đại  Thừa để quý  vị có thể  hiểu đại khái các 

điều khác, hòng biết pháp môn này thù thắng, dễ sanh lòng tin ưa. 

Chẳng  hạn  như kinh  Hoa Nghiêm,  giáo  môn rộng  lớn,  là  vua trong các 

kinh, tựa hồ  mặt trời chói  lọi  giữa hư không chói  lấp các ngôi sao, như núi 

Tu Di sừng sững giữa biển, cao vượt hơn hẳn mọi ngọn núi khác. Những thế 

giới được nói trong kinh cũng chẳng phải là “hằng hà sa số” mà là “bất khả 

thuyết  bất  khả  thuyết  Phật  sát  cực  vi  trần  số”.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dùng  trí 

thông lực, nhìn thấu suốt vô biên hương thủy hải, vô biên cõi nước như nhìn 

trái cây đặt trong lòng bàn tay. Từ gần đến xa, với mỗi một phương ngài đều 

chỉ rõ danh hiệu, tướng trạng của từng cõi nước. 

Thế  giới  Cực  Lạc  nằm  trong  sát  độ  của  đức  Tỳ  Lô  Giá  Na.  Sát  độ  này 

gồm hai mươi tầng, trên rộng dưới hẹp, hình dạng như cái tháp lật ngược. Sa 

Bà  và  Cực  Lạc  cùng  thuộc  tầng  thứ  mười  ba.  Trong  tầng  này  có  mười  ba 

Phật sát vi trần số thế giới san sát. Thế giới Cực Lạc chỉ là một trong các thế 

giới ấy. Để hình dung các thế giới trong sát độ của đức Tỳ Lô Giá Na nhiều 

như thế nào, trong một trăm năm hãy lấy hết gạo trong Thiệm Bộ Châu dồn 

thành một đống, thì mỗi một thế giới giống như một hạt gạo trong đống gạo 

ấy!  Huống  hồ  là  nhìn  đến  bao  nhiêu  thế  giới  trong  vô  biên  sát  chủng  5  ở 

ngoài sát độ của đức Như Lai, há có thể nói, nghĩ, tính, bàn được ư? 

Kinh  văn  rộng  lớn  như  thế,  cuối  cùng  kết  thúc  bằng  việc  Bồ  Tát  dùng 

mười  đại  nguyện  vương  hướng  dẫn  quay  về  Cực  Lạc,  chỉ  dạy  sanh  về  thế 

giới  An  Dưỡng,  chỉ  nguyện  thấy  Phật  A  Di  Đà.  Những  lời  khuyến  phát 

chuyên  tinh,  thiết  tha,  đinh  ninh  nhắc  đi  nhắc  lại  được  chép  trong  phẩm 

Hạnh Nguyện tôi chẳng cần phải chép vào đây. 

Vả nữa, Phật diệt độ sáu trăm năm, vị tổ thứ mười hai bên Tây Thiên là 

Mã Minh đại sĩ ứng theo lời huyền ký của Phật, trùng hưng chánh pháp, gộp 

ý nghĩa của một trăm lạc-xoa 6 kinh điển Đại Thừa tạo thành bộ luận đặt tên 

là Khởi Tín nhằm khiến chúng sanh đời mạt phát khởi chánh tín đối với Đại 

Thừa.  Ví  như  mượn  các  sợi  màu  để  dệt  thành  gấm,  gầy  mật  từ  trăm  hoa; 

những lập thuyết, phân tích của ngài đạt tới mức tinh vi cùng cực, trình bày 

toàn vẹn hết thảy pháp môn, các thứ tam muội khiến cho ai nấy tu tập, chánh 

tín. Ngài lại nghĩ hết thảy pháp môn, các thứ tam muội đều là khó tu nhưng 

dễ  lui  sụt,  nên  cuối  luận,  Ngài  lại  chỉ  ra  mặt  trời  phương  tiện  dễ  dàng  thù 

thắng của chư Phật. 

Hơn  nữa,  sơ  học  Bồ  Tát  trụ  trong  thế  giới  Sa  Bà  này  gặp  phải  các  nỗi 

khổ: lạnh, nóng, mưa gió trái thời, đói kém v.v... hoặc gặp phải chúng sanh 

bất  thiện,  đáng  sợ,  bị  tam  độc  quấn  trói,  quen  hành  ác  pháp.  Trong  những 

cảnh ngộ đó, nếu Bồ Tát lòng sanh khiếp nhược, sợ rằng chẳng thể thành tựu 

tín tâm thanh tịnh, đâm ngờ, muốn lui sụt thì hãy nên nhất tâm chuyên niệm 

Phật  và  Bồ  Tát  để  sanh  tâm  quyết  định.  Nhờ  đó,  lúc  mạng  chung  ắt  được 

sanh vào các cõi nước của chư Phật, gặp Phật, Bồ Tát, vĩnh viễn thoát khỏi 

đường  ác.  Như  trong  kinh  nói:  “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  chuyên  niệm 

 Tây Phương Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, dùng các thiện căn hồi hướng 

 nguyện  sanh,  ắt  quyết  định  được  sanh,  thường  thấy  đức  Phật  ấy,  tín  tâm 

 tăng trưởng, vĩnh viễn chẳng lui sụt, được dự vào chánh vị”.  

Vì  thế,  biết  rằng:  khi  đức  Phật  còn  tại  thế  thì  có  các  vị  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền; sau khi Phật diệt độ, có Mã Minh, Long Thọ, các vị đại sĩ như thế đều 

khuyên  vãng  sanh.  Các  ngài  lại  tự  nguyện  được  vãng  sanh  để  thân  cận  Di 

Đà. Ngoài ra, như trong các bộ kinh lớn khác như: Bảo Tích, Đại Tập v.v... 

đều  xưng  dương,  khen  tụng,  khuyến  khích,  nhưng  chẳng  thể  nêu  được  hết. 

Tịnh độ của  mười phương chư Phật  vô  lượng,  nhưng kinh  luận  lại đặc biệt 

khuyên quy hướng cõi Cực Lạc là vì ba ý: 

- Một  là  vì đức Phật ấy có  nhân  duyên  lớn đối  với  người trong cõi  này 

nên  chẳng  luận  là  sang,  hèn,  hiền,  ngu,  già,  trẻ...  ai  nấy  đều  biết  đến  danh 

hiệu của Phật A Di Đà. Như ai gặp lúc oan khuất, khổ sở, mở miệng thốt ra 

lời không ai là chẳng niệm danh Ngài. 

- Hai là vì Pháp Tạng tỳ kheo nguyện lực thù thắng. Ngài tom góp toàn 

bộ  các  sự  trang  nghiêm  của  hai  mươi  mốt  ức  cõi  Phật  thanh  tịnh  để  trang 

nghiêm  một thế giới Cực Lạc. Ngài phát ra bốn  mươi tám nguyện rộng sâu 

tiếp  độ  chúng  sanh  niệm  Phật  trong  mười  phương  sanh  về  nước  Ngài.  Tuy 

chư Phật quả đức thật sự bình đẳng, nhưng trong lúc tu nhân [thệ nguyện sai 

biệt] nên đối với nguyện lực vô sai biệt “tùy ý nhiếp thọ chúng sanh” bèn có 

sai biệt vậy. 

- Ba  là  A  Di  Đà  Phật  chính  là  Pháp  Giới  Tạng  Thân,  thế  giới  Cực  Lạc 

chính là Liên Hoa Tạng Hải, thấy một đức Phật chính là thấy vô lượng Phật, 

sanh về một cõi chính là sanh trong vô lượng cõi, niệm một đức Phật chính 

là  niệm  hết thảy chư Phật, tức  là được  hết thảy Phật  hộ  niệm  vì Pháp Thân 

bất nhị, chúng sanh và Phật bất nhị, đức Phật được niệm và người niệm Phật 

bất nhị. 

Dù  các  kinh  luận  đã  rộng  tán  dương  cõi  ấy,  nhưng  chúng  sanh  cõi  này 

thoạt đầu chẳng hề biết đến, chỉ đến khi Viễn Công vào đời Tống quật khởi 

ở núi Khuông Lư, sáng lập Liên Xã, danh hiền, đại nho thời ấy tự nhiên kéo 

đến. Ngay cả những vị như Lưu Di Dân, Tông Lôi v.v... đều khâm phục, học 

theo, nên giáo đạo bèn lan truyền rộng rãi. Tiếp đó, từ đời Đường, Tống đến 

nay,  Thiền  Học  ngày  càng  thạnh  hành,  hàng  sĩ  đại  phu,  kẻ  có  trí  thức  đa 

phần  ngưỡng  mộ  Tông  môn,  hướng  đến  những  điều  cao  lạ,  nhưng  từ  trên 

xuống  đến  dưới,  trong  cả  một  ngàn  một  trăm  năm,  người  thật  sự  kiến  tánh 

chẳng qua chỉ có mấy người như quan thị lang Dương Ức, phò mã Lý Tuân 

Úc, lang trung Hứa Thức mà thôi. Ngoài ra chỉ toàn là hạng dạo chơi ngoài 

sân,  trước  cửa,  khiến  cho  pháp  môn  dễ  dàng  thù  thắng  chẳng  thể  nghĩ  bàn 

này chỉ dành riêng cho hàng ngu phu, ngu phụ. 

Trong thời gian ấy, tuy có năm ba vị tôn túc tiếp nối chí Tổ, nhưng chưa 

tiếp độ được nhiều kẻ căn cơ cao, chưa rộng độ các phẩm. Mãi cho đến cuối 

đời Minh, bèn có đại sư Vân  Thê Châu  Hoằng  nương  bi  nguyện  xưa, dùng 

thuần  Nho  thoát  tục  để  chuyên  hoằng  dương  Tịnh  nghiệp.  Cố  nhiên  những 

bậc danh hiền thời ấy theo về, tin tưởng Ngài rất nhiều, nhưng những kẻ hủy 

báng, cật vấn Ngài cũng chẳng phải là ít. Đại sư do hoằng tài diệu biện nên 

bách  chiến  bách  thắng,  biến  những  điều  đó  thành  niềm  vui  pháp  hỷ  nên 

Tăng, tục hâm mộ, ngưỡng phục gần như Viễn Công phục sanh, Vĩnh Minh 

tái thế. Đạo Tịnh Độ lại được trùng hưng mạnh mẽ. Như vậy Ngài đã hưng 

khởi pháp môn bị chìm đắm cả hơn một ngàn năm, công ấy chẳng vĩ đại lắm 

sao? 

Cho đến giờ đây, mạt pháp tối tăm, chúng sanh phiền cấu nặng nề trong 

đường hiểm ác mà bỏ mất người hướng dẫn tốt lành này thì chẳng đáng than 

dài sườn sượt ư? Đời tôi đã xế, chẳng được thân cận học hỏi đại sư, di ngôn 

quý  báu  của  Ngài  khác  nào  khuê  bích  7.  Mỗi  phen  giở  ra  xem,  liền  chẳng 

ngăn nổi lệ ứa ròng ròng, phát khởi tâm ý mạnh mẽ. 

Kể từ khi trụ ở chùa Phổ Nhân đến nay, thường được tụ họp cùng các vị 

hiền nhân, sáu thời hành đạo, rất hợp lòng mong, nhưng mỗi phen được gặp 

một pháp hữu, chẳng dám dùng con mắt kẻ tục để nhìn, lòng riêng trộm tính: 

“Cõi nước hoa sen  lại có thêm  một  người bạn thù thắng. Xưa kia, đức Bổn 

Sư Thích Ca của chúng ta từng huyền ký: trong cõi này có sáu mươi bảy ức 

Bồ Tát vãng sanh cõi kia, người này ắt là một người trong số đó”. 

Dù  biết  rằng  những  kẻ  hờ  hững,  lui  sụt  thì  nhiều,  nhưng  đã  phát  tâm 

niệm Phật, đã vào trong Di Đà nguyện hải thì sẽ như ăn phải  một chút kim 

cang, rốt cuộc chẳng tiêu được nổi. Dẫu siêng, lười, chậm, nhanh khác nhau, 

rốt cuộc ắt sanh về cõi kia. Đã sanh về cõi kia, rốt cuộc ắt chứng quả, chứng 

tám  tướng  thành  đạo,  rộng  độ  chúng  sanh.  Vì  thế,  lúc  vừa  dự  vào  hội,  tôi 

liền  mong  mỏi  [chuyện  các  bạn  sẽ  thành]  chư  Phật  vị  lai  chẳng  phải  [là 

chuyện] hư vọng, chẳng biết các bạn tự mong  mỏi như thế nào? Nếu các vị 

cũng  mong  mỏi  giống  như lão  nạp thì  những bạn  lành  hiện diện đây đều là 

nhụy sen, cành sen của tôi cả. 

Nhưng  tôi  xem  ra,  hiện  thời  những  kẻ  phú  quý,  lanh  lẹ,  thành  đạt  thì 

hoặc  là  tham  mến  thanh  sắc  thô  tệ,  chẳng  biết  gốc  khổ,  hoặc  tham  luyến 

danh tiếng nhỏ tí như cái sừng con ốc, chẳng biết là hư huyễn, hoặc lại thích 

trồng trọt, buôn bán kiếm lợi, toan tính kinh doanh. Phí hèn suốt cả đời này, 

tương  lai theo  nghiệp  lưu chuyển; chẳng  biết chẳng  nghe đến  y báo, chánh 

báo trang nghiêm thắng diệu trong cõi Phật kia, từ sống đến chết chưa từng 

khởi một tâm niệm hướng đến vãng sanh, chẳng bằng kẻ tối ngu, cùng quẫn, 

phần nhiều biết niệm Phật, từ chỗ tối vào chỗ sáng, chuyển sanh vào nơi thù 

thắng! 

Vì thế, nay tôi kính khuyên các bạn: Ai đã ghi danh vào Liên Xã, người 

ấy chính là hoa Ưu Đàm trong nhà lửa, hãy nên đầy đủ ý nguyện chân thật, 

phát tâm ưa - chán, coi tam giới như lao ngục, coi vườn nhà như gông cùm, 

coi thanh sắc như trầm độc 8, coi danh lợi như xiềng xích, coi cảnh ngộ cùng 

-  thông  trong  mấy  mươi  năm  hệt  như  giấc  mộng  đêm  qua,  coi  một  kỳ  thọ 

báo trong cõi  Sa  Bà  như nơi quán trọ,  ngủ qua  một đêm  liền bỏ đi, chỉ  lấy 

việc  trở  về  nhà  làm  trọng.  Như  ý  cũng  được,  chẳng  như  ý  cũng  xong,  bỏ 

được [những chuyện chỉ tồn tại trong] chốc lát, nhất tâm niệm Phật. Nếu thật 

sự làm được như thế mà chẳng sanh Tịnh Độ thì chư Phật đều thành nói dối. 

Xin hãy cùng gắng sức. 



---o0o--- 

4.  Khai  thị cho  đại chúng  trước  lúc  bắt  đầu  niệm Phật  trường  kỳ  suốt 

ba năm 

Phàm ai muốn công hạnh chẳng uổng trong thời gian định kỳ niệm Phật 

thì hãy nên phát ba thứ tâm để làm phương tiện: 

-  Thứ  nhất  là  sanh  lòng  đau  tiếc  quang  âm  dù  thời  gian  ba  năm  chẳng 

mấy.  Cổ  nhân  đã  ví:  “Như  bệnh  sốt  rét  mỗi  ngày  đều  lên  cơn,  cứ  ba  lượt 

 nóng lạnh là xong”.  Nếu chẳng siêng gắng, đốc thúc thân tâm đua tranh với 

từng phút giây, sẽ chẳng khỏi thấy [thời gian ba năm] là dài. Nếu thấy là dài 

thì  năm  tháng  dằng  dặc,  tâm  sự  ngổn  ngang,  dễ  sanh  mệt  chán,  công  phu 

tịnh nghiệp chẳng đạt, chẳng tiếc lắm ư? Huống hồ mạng trong hơi thở, nào 

bảo đảm sống được ba năm? Dù sống hơn được ba năm, nào phải là trường 

cửu? Như thường  nói:  “Như  tù bị dắt ra chợ, như dê bị đưa đến lò mổ, cứ 

 mỗi  bước  tiến  đến  trước  là  một  bước  đến  gần  cái  chết”.  Ngày  đêm  đăm 

đắm, nóng lạnh chẳng sờn, một câu hồng danh không lúc nào gián đoạn; lẽ 

nào  Di  Đà  chẳng  tiếp  dẫn,  chẳng  quyết  định  sanh  về  Tịnh  Độ  sao?  Những 

người  đồng  hạnh  với  tôi  hãy  dè  chừng:  chớ  lúc  đầu  tinh  chuyên,  về  sau 

biếng nhác. Hãy xem ba năm như một ngày, như một sát-na thì mới nên. 

- Thứ hai là phải phát tâm chuyên cầu xuất ly. Công hạnh ba năm chẳng 

những  không  cầu  những  phước  báo  thấp  thỏi  của  thế  gian,  mà  cũng  chẳng 

nên mong cầu công đức, trí huệ, biện tài, ngộ giải hoặc cầu đời đời làm tăng 

để  hưng  hiển  Phật  pháp  v.v...  Chỉ  mong  khi  chết  được  sanh  sang  cõi  kia, 

thoát  khổ  sanh  tử.  Nguyện  ấy  phải  hiện  hữu  trong  từng  khắc,  như  xưa  có 

người nọ bị vùi trong cái giếng khô sâu cả ngàn thước, được con cáo dạy cho 

khẩu  quyết theo  lỗ  hổng  mà thoát ra. Do  nhất  tâm  muốn thoát ra,  người ấy 

nhìn  vào  lỗ  hổng  [tụng  khẩu  quyết]  một  lúc  lâu,  lỗ  chẳng  lớn  thêm,  thân 

chẳng nhỏ đi mà tùy ý bay thoát ra. 

Niệm Phật cũng thế, chuyên niệm đức Phật ấy, nhất tâm cầu sanh. Niệm 

đã  đến  mức  khẩn  thiết,  Phật  thật  sự  chẳng  đến,  ta  chẳng  đi  qua  đó  mà  tự 

nhiên  được  sanh.  Được  thỏa  nguyện  sẽ  thấy  Phật,  nghe  pháp,  đoạn  Hoặc, 

chứng quả, chẳng  nhọc phương tiện tự được tâm khai, trăm  ngàn tam  muội 

nghĩ đến  liền  hiện  hữu, bất khả thuyết bất khả  thuyết  vi trần số đại  nguyện 

đồng thời đầy  đủ. Cốt sao  lòng tin chắc chắn, tận  lực  hành trì, chuyên  tinh 

duy nhất ắt được thành tựu. 

- Thứ ba là phát tâm hòa thuận, tuân thủ, kiềm chế. Trong điện đường đã 

không có đông chúng, sáng tối ở chung với nhau, xưng là “đồng hạnh thiện 

tri thức”, ai nấy phải phòng thân giữ miệng, khiêm cung, nhường nhịn, nhu 

thuận, giúp nhau rèn giũa, làm gương cho nhau. 

Trong vòng ba năm hệt như bế quan cấm túc, lấy sơn môn làm giới hạn, 

chẳng được đi ra ngoài, dù chuyện lớn như người thân, bè bạn bệnh tật, chết 

đi cũng chẳng được phá lệ đi ra, tạo thành đầu mối khiến người khác tự tiện 

bắt chước theo. Đối với hằng khóa mỗi ngày chẳng được biếng nhác, bỏ qua 

hay thiếu sót, chỉ trừ khi bệnh hoạn chẳng ăn uống được. Dù ngồi hay nằm 

đều phải âm thầm niệm Phật; nhất là trong lúc bệnh hoạn càng phải cấp thiết 

niệm Phật. 

Ngoài  những  thời  hằng  khóa,  nếu  mắc  lỗi  gì  phải  tự  kiểm  điểm,  đừng 

buông  lung  thân  tâm.  Khi  rảnh  rỗi  chẳng  được  chuyện  gẫu  nói  năng  tạp 

nhạp, phóng dật, cười giỡn, vừa hại mình vừa khiến người bị trở ngại. Chẳng 

được đọc các sách ngoài đời, ngâm vịnh thi kệ. [Làm vậy thì] chẳng những 

uổng phí thời gian, mà còn là cô phụ đàn-việt (thí chủ). 

Trong  đường,  chọn  ra  một  người  làm  giám  trực,  cứ  năm  ngày  lại  đổi 

phiên thay nhau lãnh trách nhiệm. Ai chẳng ước thúc, tuân thủ, chẳng đúng 

pháp thì giám trực sư liền khuyên can. Vừa khuyên can liền nghe thì tốt, nếu 

can đến ba lượt vẫn chẳng nghe thì bạch chúng bàn cách trị phạt. Nếu giám 

trực  sư  vị  tình  giấu  diếm,  chẳng  can  gián,  chẳng  cử tội  sẽ  bị  phạt  tùy  theo 

mức tội. Nếu các thầy tự nghiêm, tự trọng, ai nấy tinh tấn chẳng phóng dật, 

chẳng cần phải dùng đến quy ước này thì tốt quá. Gắng lên, gắng lên! 



---o0o--- 

5. Khai thị cho đại chúng trước lúc khởi đầu tinh tấn Phật thất 

Bảy ngày trì danh quý tại nhất tâm bất loạn, không gián đoạn, không xen 

tạp; chứ chẳng phải niệm nhanh, niệm nhiều là hay. Cốt sao đừng rề rà, đừng 

gấp  gáp,  miên  miên  mật  mật  trì  danh,  khiến  cho  trong  tâm  Phật  hiệu  vằng 

vặc  phân  minh;  mặc  áo,  ăn  cơm,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  một  câu  hồng  danh 

khắng  khít  chẳng  dứt  khác  nào  hít  thở,  chẳng  tán  loạn  nhưng  cũng  chẳng 

được chìm đắm. Trì danh như thế có thể bảo là đạt Nhất Tâm về mặt Sự. 

Nếu là hạng người học đạo chân chánh, trực tiếp thấu suốt vạn pháp đều 

Như, chẳng có hai tướng, nghĩa là: chúng sanh và Phật chẳng hai, ta - người 

chẳng  hai,  nhân  -  quả  chẳng  hai,  y  báo  -  chánh  báo  chẳng  hai,  uế  -  tịnh 

chẳng hai, khổ - vui chẳng hai, ưa - chán chẳng hai, lấy - bỏ chẳng hai, Bồ 

Đề - phiền não chẳng hai, sanh tử - Niết Bàn chẳng hai, tức là các pháp đều 

cùng  một  tướng,  một  đạo,  thanh  tịnh,  chẳng  phải  miễn  cưỡng  lập  bày  sai 

khác, cứ đúng như sự thật mà suy xét lãnh hội. 

Suy  xét, lãnh  hội đến cùng cực sẽ đột  nhiên khế  hợp bổn tâm,  mới biết 

rằng ăn cơm, mặc áo đều là tam muội, cười giỡn, nổi nóng chửi rủa không gì 

chẳng  phải  là  Phật  sự;  nhất  tâm,  loạn  tâm  rốt  cuộc  thành  hý  luận!  Trong 

mười hai thời tìm lấy tướng trạng sai khác chừng bằng mảy tóc cũng chẳng 

thể được. Dù chí tâm xưng niệm cũng giống như thả sức mắng chửi; dù tinh 

tấn  tu  trì  cũng  giống  như  khổ  hạnh  trong  mộng.  Liễu  đạt  như  thế  mới  là 

người chân chánh học đạo nhất tâm tinh tấn trì danh. 

Môn nhất tâm thứ nhất tựa hồ khó khăn nhưng lại dễ, môn nhất tâm thứ 

hai tựa hồ dễ nhưng lại khó. Người đạt được cái nhất tâm ban đầu là có thể 

vãng sanh. Người chứng thêm được cái nhất tâm thứ hai ắt có thể sanh vào 

thượng phẩm. Hai thứ nhất tâm này đều thuộc khả năng của hạng phàm phu 

sát đất, ai có tâm đều có thể có tu học được. Đồng đường tăng tục 9 chớ đề 

cao  thánh  cảnh,  nhưng  tự  mình  cam  phận  kém  hèn,  ai  nấy  phải  thân  tâm 

siêng gắng, gần là trong vòng bảy ngày, xa là trong suốt một đời này, thường 

tin  tưởng  như  thế,  thường  tu  cái  hạnh  như  thế,  dù  chẳng  chứng  đắc  ngay 

được để làm nhân, chắc chắn cũng sẽ gởi phẩm nơi cung hoa, chẳng rớt vào 

trung hạ. 

Nếu  như  sau  bảy  ngày  này,  coi  như  chưa  từng  nghe  đến  [những  điều 

này], chỗ chín rốt cuộc chẳng biến thành sống, chỗ sống vẫn còn nguyên khó 

chín,  vô  minh  nghiệp  tập  chằng  trói,  buộc  ràng,  chỉ  muốn  thành  công  cho 

nhanh  thì  hết  bảy  ngày  này  đến  bảy  ngày  khác,  vẫn  chưa  hề  đạt  được  nhất 

tâm  bất  loạn!  Đấy  chính  là  như  kinh  dạy:  “Ít  thiện  căn,  phước  đức  nhân 

 duyên” , còn mong chi vãng sanh về cõi kia cho được? Để rồi đến nỗi đâm ra 

nghi lời thành thật thốt ra từ kim khẩu là gian dối; thì đấy là lỗi của ai vậy? 

Nguyện  đồng  thất  tịnh  chúng  ai  nấy  hãy  tự nghĩ  kỹ  để  ngăn  dè,  gắng  công 

vậy! 

  

---o0o--- 

6. Liệu giản pháp môn 

Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  một  phương  tiện  dễ  dàng  thù  thắng  do 

đức  Thích  Tôn  đặc  biệt  chọn  ra  từ  vô  lượng  pháp  môn;  nhưng  trong  pháp 

Niệm Phật lại có nhiều môn. Tuy vậy, xét ra chẳng ngoài bốn loại: 

- Một  là  niệm  Phật thật tướng, tức  là  như Bổn  Giác  lý  tánh được  giảng 

trong các kinh như Đại Tập... chính là pháp này. 

- Hai là niệm Phật pháp môn, tức là như các môn tam muội đã nói trong 

các kinh Đại Thừa. 

- Ba  là  niệm Phật tướng  hảo, tức  là  niệm  các tướng thắng,  liệt  nơi thân 

như Thập Lục Quán Kinh đã dạy. 

Ba môn niệm Phật này tuy là thù thắng, nhưng chẳng phải là phương tiện 

dễ dàng  vì phải thấu rõ sự lý, thâm đạt quán cảnh. Thượng trí còn khó đạt, 

độn căn tuyệt chẳng có phần. 

Vì thế  mới cách thứ tư  là  niệm danh  hiệu Phật, tức là  nhất tâm trì danh 

như kinh Tiểu Bổn Di Đà đã dạy. Chỉ có mỗi môn này nhờ vào nguyện lực 

thù thắng của đức Phật kia nên chẳng cần biết là hữu trí hay vô trí, thượng, 

trung hay hạ căn, cứ hễ chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn trong bảy ngày 

thậm  chí  một  ngày  thì  chính  là  “nhiều  thiện  căn,  phước  đức  nhân  duyên”, 

liền  được  Phật  Di  Đà  và  thánh  chúng  tiếp  dẫn,  liền  được  thập  phương  hết 

thảy  chư  Phật  hộ  niệm.  Vả  nữa,  đức  Phật  ấy  vốn  có  thệ  nguyện:  “Nếu  có 

 chúng sanh muốn sanh về cõi ta, chí tâm tin ưa, dẫu chỉ mười niệm mà nếu 

 chẳng được sanh thì ta sẽ chẳng giữ lấy ngôi Chánh Giác”.  Đấy là phương 

tiện chẳng thể nghĩ bàn, không những lạ lùng mà còn thù thắng nữa. 

Cõi Tịnh Độ để sanh về cũng có bốn loại: 

- Một là Thường Tịch Quang Tịnh Độ là chỗ cư ngụ của thánh nhân cực 

quả. Đoạn sạch Vô Minh Hoặc mới được sanh vào cõi này. 

- Hai  là Thật  Báo Vô Chướng Ngại Độ,  là chỗ ở của bậc  Bồ Tát từ Sơ 

Địa trong Viên Giáo hay Sơ Trụ trong Biệt Giáo trở lên. Đoạn sạch Trần Sa 

Hoặc mới được sanh vào cõi này. 

- Ba là Phương Tiện Hữu Dư Độ, là chỗ trụ của bậc Tứ Quả thánh nhân, 

Tam Hiền Bồ Tát của Biệt Giáo, Thập Tín Bồ Tát của Viên Giáo. Đoạn sạch 

Kiến Tư Hoặc mới được sanh vào cõi này. 

Ba thứ Tịnh Độ này tuy thù thắng, nhưng vẫn chưa phải là phương tiện 

lạ  lùng,  vì  phải đoạn  Hoặc  mới được sanh về,  vẫn  là thoát  ly tam  giới theo 

chiều dọc. 

-  Bốn  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  là  chỗ  Quyền  Thật  thánh  hiền  và 

phàm phu thấp sát đất cùng ở chung. Chỉ có mình cõi này là nương vào sức 

nhiếp  thọ  của  chư  Phật  nên  chẳng  cần  phải  đoạn  Hoặc,  lại  còn  đới  nghiệp 

vãng sanh. Chỉ quý sao có tín  nguyện dẫn đường, cảm  ứng đạo  giao, trược 

chướng nhẹ bớt, thoát khỏi khổ luân. 

Cõi Đồng Cư An Dưỡng này theo chiều dọc thông triệt các cõi Phương 

Tiện,  Thật  Báo,  Tịch  Quang,  nên  bậc  thượng  trí  mau  chóng  viên  mãn  bốn 

cõi  Tịnh  Độ  mà  kẻ  hạ  ngu  vẫn  có  thể  vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới,  chẳng 

phiền phải  tu theo Cửu Thứ Đệ  10, chẳng phải đợi ba a-tăng-kỳ  mới chứng. 

Đây  là  phương  tiện  không  những  lạ  lùng  mà  còn  thù  thắng  chẳng  thể  nghĩ 

bàn. Pháp môn tối thắng, riêng lạ này lúc đức Thích Ca Thiện Thệ ân cần chỉ 

dạy,  khuyên  lơn  nơi  cõi  Ngũ  Thiên  Trúc  xa  xôi,  hằng  hà  sa  Như  Lai  dùng 

tướng lưỡi rộng lớn tán dương trong mười phương cõi nước, há lừa dối ta ư? 

Trong  Tỳ  Bà  Sa  Luận,  ngài  Long  Thọ  viết:  “Phật  pháp  có  vô  lượng 

 môn.  Như  đường  đi  trên  thế  gian  có  khó  có  dễ;  đi  đường  bộ  thì  khó,  ngồi 

 thuyền  thì  dễ.  Muốn  dễ  đi  mà  mau  đến  thì  hãy  nên  niệm  Phật.  Xưng  danh 

 hiệu A Di Đà Phật sẽ mau chóng đạt được A-nậu Bồ Đề” . Ngài Trí Giả cũng 

viết trong Thập Nghi Luận rằng:  “Trong đời ác ngũ trược, cầu A Bệ Bạt Trí 

 rất  khó  đạt  được,  ví  như  kẻ  thọt  một  ngày  đi  không  quá  mấy  dặm.  Nếu  tin 

 vào Niệm Phật Tam Muội, nhờ nguyện lực của đức Phật kia nhiếp trì quyết 

 định vãng sanh, như ngồi thuyền gặp cơn gió thuận, trong khoảnh khắc đi cả 

 ngàn dặm.  Lại như gã yếu ớt đi  theo Chuyển Luân  Vương,  trong một ngày 

 một  đêm  đi  giáp  vòng  tứ  thiên  hạ,  chẳng phải  do  sức  của  gã  mà  là  do  sức 

 của Chuyển Luân Vương”.  

Đời chỉ thích  nói “trực chỉ”, đa phần cho  Tây Phương  là độn, bảo rằng 

pháp  môn  này  chuyên  nhiếp  thọ  độn  căn  liệt  khí!  Nếu  đã  có  thể  nhất  siêu 

trực nhập thì cần gì phải bận tâm nghĩ đến tha lực? Văn Thù, Phổ Hiền, Mã 

Minh,  Long  Thọ  và  những  bậc  trí,  bậc  giác  ngộ  trong  cõi  này  cùng  phát 

nguyện vãng sanh, bọn họ đều thuộc độn căn hết sao? Trong hội Bảo Tích, 

đức Thế Tôn khuyên phụ vương Tịnh Phạn  và sáu  vạn  người  họ  Thích đều 

sanh Tịnh Độ, bọn họ đều là liệt khí (căn khí hèn kém) hết sao? Chẳng nhọc 

phương  tiện  mà  tâm  được  tự  khai,  há  có  con  đường  tắt  nào  được  như  thế 

chăng? Vừa ủ thai sen liền vào Bất Thoái, sao lại coi là pháp xa xôi, hèn hạ? 

Nếu  ai  đã  ngộ  tâm  tông,  khi  được  răn  nhắc,  vẫn  nói  là  đời  đời  chẳng 

thoái chuyển ắt có lúc thành Phật, thì cứ suy sự khó - dễ, nhanh - chậm ắt sẽ 

thấy rõ rành rành. Những kẻ học đạo trong đời nếu nghi ngờ hoặc hủy báng, 

hoặc  rẻ  rúng  chẳng  thèm  nói  đến  [pháp  này],  dù  có  bảo  họ  chẳng  phải  là 

hạng ngu cuồng, tôi cũng chẳng tin. 



---o0o--- 

7. Lược giảng chín phẩm 

Một môn Tịnh Độ tuy rộng nhiếp các căn đều đạt Bất Thoái, nhưng gặp 

Phật lâu - mau, nghe pháp lớn - nhỏ, chứng quả, thọ ký nhanh - chậm đúng 

là khác nhau vời vợi một trời, một vực! Kinh Đại Bổn chia giản lược thành 

ba bậc, Quán  Kinh chia kỹ thành chín phẩm. Nói chung, Thượng Phẩm  lấy 

giải  ngộ  làm  gốc; Trung Phẩm  lấy  giới  - thiện  làm  gốc;  Hạ  Phẩm  thuần ác 

không  thiện,  chỉ  là  lúc  lâm  chung  gặp  thiện  hữu,  một  niệm  tín  tâm  diệt  tội 

vãng sanh. 

Nếu  phân  tích  kỹ,  “đọc  tụng  kinh  Đại  Thừa”  như  đã  nói  trong  phần 

Thượng Thượng Phẩm nghĩa là  “tông thuyết câu thông” (thông suốt cả Tông 

lẫn Giáo), tu  hành  lục  niệm  đến  mức “hạnh  giải tương ứng”, cho  nên trong 

khoảng  khảy  ngón  tay  liền  vãng  sanh,  thấy  Phật,  nghe  pháp,  ngộ  Vô  Sanh 

Nhẫn,  trong  khoảnh  khắc  đi  qua  các  nơi  phụng  sự  mười  phương  chư  Phật, 

được  thọ  ký.  Tăng  như  Viễn  Công,  Trí  Giả,  tục  như  các  vị  Lưu  Di  Dân, 

Dương Vô Vi... đáng thuộc phẩm này. 

Người sanh trong Thượng Trung Phẩm là tuy chưa đạt đến mức đọc tụng 

kinh Đại  Thừa,  nhưng đã  hiểu  được Đệ Nhất Nghĩa. Như vậy, chính  người 

ấy  đã  có  ngộ  nhập,  nhưng  hạnh  chứng  chưa  bằng  được  với  bậc  Thượng 

Thượng Phẩm, nên phải trải qua một đêm hoa sen mới nở, thấy Phật. Do sự 

tu tập từ trước, nghe thấy tất cả các âm thanh đều nói Đệ Nhất Nghĩa Đế rất 

sâu. Trong  vòng bảy  ngày đắc  Bất Thoái Chuyển  nơi  A Nậu  Bồ Đề, tu các 

tam muội, trải qua một tiểu kiếp đắc Vô Sanh Nhẫn. 

Người sanh trong Thượng Hạ Phẩm, tuy chưa ngộ nhập, nhưng cũng đã 

phát Vô Thượng Đạo Tâm, tự muốn thấy rõ bổn tánh, nhưng chưa được toại 

chí  bèn  cầu  sanh.  Bảy  ngày  thấy  Phật,  hai  mươi  mốt  ngày  mới  được  nghe 

diệu pháp, trải qua ba tiểu kiếp mới trụ vào Hoan Hỷ Địa. 

Người sanh trong  Trung  Thượng Phẩm  là  nam  nữ tại  gia  lòng tin  trong 

sạch, trì giới cầu sanh, lâm chung thấy Phật vãng sanh, hoa sen liền nở, nghe 

pháp nói Tứ Đế liền lập tức đắc đạo A La Hán. Do giới lực chuyên chú nên 

hoa nở chứng quả rất nhanh, nhưng do chưa phát Vô Thượng Đạo Tâm nên 

những điều được nghe chỉ là Tứ Đế, quả chứng được chỉ là Tiểu Quả. 

Người  sanh  trong  Trung  Trung  Phẩm  là  hạng  nam  nữ  xuất  gia  trì  giới 

cầu  sanh.  Kinh  nói:  “Một  ngày  một  đêm  trì  giới  Sa  Di,  trì  giới  Cụ 

 Túc”  nhằm  chỉ  rõ:  Giới  pháp  thù  thắng,  dù  trì  [trong  một  thời  gian]  ngắn 

ngủi còn được vãng sanh, huống là trì giới đã lâu? Người xuất gia giới hạnh 

tinh chuyên cũng sanh trong Trung Thượng Phẩm; người tại gia tạm thời trai 

giới cũng có thể sanh trong Trung Trung Phẩm. Lâm chung thấy Phật, vãng 

sanh  xong  bảy  ngày  sau  hoa  mới  nở,  nghe  pháp  đắc  quả  Tu  Đà  Hoàn,  sau 

nửa kiếp thành A La Hán. 

Người  sanh  trong  Trung  Hạ  Phẩm  cũng  là  tục  nhân  nam  nữ  chưa  từng 

quy hướng Tam Bảo, nhưng bẩm tánh nhân hiếu, có khả năng đạt đạo. Lúc 

lâm chung gặp thiện tri thức khai thị liền được vãng sanh. Sau bảy ngày thấy 

hai  vị đại  Bồ  Tát, nghe pháp đắc quả  Tu  Đà Hoàn, trải  mười tiểu kiếp  mới 

thành A La Hán. 

Người  sanh  trong  Hạ  Thượng  Phẩm  chính  là  ác  nhân  tục  gia,  lúc  lâm 

chung  gặp thiện tri thức dạy  xưng  niệm  Phật danh, diệt tội  vãng sanh.  Bảy 

ngày sau hoa nở, thấy hai vị đại sĩ giảng mười hai bộ kinh rất sâu, bèn phát 

Vô Thượng Đạo Tâm. Qua mười tiểu kiếp được nhập Sơ Địa. 

Người  sanh  trong  Hạ  Trung  Phẩm  chính  là  ác  nhân  xuất  gia  phá  giới, 

lâm  chung  gặp  thiện  tri  thức  xưng  danh  hiệu  Phật,  thuyết  pháp,  nhất  niệm 

vãng sanh. Phải sáu kiếp hoa sen mới nở, thấy hai vị Đại Sĩ, nghe kinh điển 

Đại Thừa rất sâu, phát Vô Thượng Đạo Tâm. 

Người sanh trong Hạ Hạ Phẩm là hạng ngũ nghịch thập ác cực ác và cả 

hai loại Tăng, tục, lúc lâm chung gặp thiện tri thức dạy xưng danh hiệu Phật, 

mười  niệm  vãng  sanh.  Sau  mười  hai  tiểu  kiếp  hoa  sen  mới  nở,  nghe  hai  vị 

Đại Sĩ vì mình giảng Thật Tướng các pháp bèn phát tâm Bồ Đề. 

Với hai phẩm cuối này, kinh không nói đến thời hạn chứng nhập địa vị, 

cũng  giống  như  người  sanh  trong  Thượng  Hạ  Phẩm:  sau  khi  phát  Vô 

Thượng Đạo tâm phải qua mười tiểu kiếp [mới đắc Sơ Địa]. Ba phẩm Trung 

tuy  dùng  giới  -  thiện  để  cầu  sanh,  tâm  tự  độ  kiên  cố,  nhưng  hạnh  độ  tha 

khiếm khuyết nên dù rốt cuộc sẽ đắc Đại Thừa, nay tạm thời chỉ chứng Tiểu 

Quả. Ba phẩm Hạ tuy là phàm phu cực ác nhưng do được nghe hai vị Đại Sĩ 

thuyết pháp thậm thâm, phát được Vô Thượng Đạo Tâm nên dù phải trải qua 

nhiều  kiếp,  vẫn  dự  thẳng  vào  thánh  vị.  Đấy  chính  là  chỉ  trong  một  niệm, 

nhanh  chóng  vượt  khỏi  Đại  -  Tiểu,  Quyền  thừa  tiểu  quả,  một  đời  tinh  tấn 

vượt xa nhiều kiếp. Thai sen lớn - nhỏ là do phát tâm nhanh hay chậm. 

Khuyên  hành  giả  hãy  xét kỹ  điều đó  mà  khởi sự. Người đã  ngộ  lại cầu 

sanh sẽ nhờ vào cảnh duyên Cực Lạc mà kiết sử, tập khí dễ đoạn, tam muội 

dễ tu,  mau thành Nhẫn  lực để độ chúng sanh. Người chưa  ngộ cầu sanh do 

thân cận Di Đà bèn dễ kiến tánh. Ngài Vĩnh Minh từng nói:  “Chỉ được thấy 

 Di Đà, lo gì chẳng khai ngộ”  chính là ý này. 

Với hai môn Thiền - Tịnh ai nấy đều nên chuyên chú, bênh môn này chê 

môn kia là hiểu lầm ý Phật quá lớn. Người tham Thiền chẳng cần biết là ngộ 

hay không, hễ được vãng sanh liền chứng Thượng Phẩm. Người tu Tịnh Độ 

dù  ngũ  nghịch,  thập  ác  nhưng  sám  hối  còn  được  dự  vào  Hạ  Phẩm.  Thế 

nhưng  kinh  dạy  “chẳng  báng  Đại  Thừa”  đủ  biết  kẻ  hủy  báng  chẳng  được 

vãng sanh vậy! Kẻ trước đã ngộ rồi sau vãng sanh giống như buồm lớn gặp 

được gió thuận. Kẻ niệm Phật báng Thiền như hạt giống hư gieo nơi đất tốt. 

Tướng tốt - xấu, mối quan hệ được - mất như thế chẳng thể chẳng biện định. 



---o0o--- 

8. Dạy cư sĩ Hạ Tử Di 

Đại A Di Đà Kinh nói:  “Tu hành một ngày một đêm trong thế giới Sa Bà 

 hơn làm lành trong thế giới Cực Lạc cả trăm năm”  là vì cõi này khó thể tấn 

tu, cõi kia dễ ra công sức. Theo đó  mà  nói thì tu  hành trong đường đời  gió 

bụi một ngày hơn tu hành trăm năm nơi cảnh chùa thanh tịnh chốn non sâu 

là  điều  không  còn  nghi  ngờ  gì  nữa.  Bởi  thế,  mới  nói:  “Dạo  nơi  kinh  thành 

 cũng  được,  dấn  mình  vào  chốn  bụi  hồng  cũng  xong,  cốt  sao  tịnh  nguyện 

 chẳng được quên, tịnh hạnh chẳng được khuyết!”  

Than ôi! Gió bụi há nhiễm được người ư, chỉ sợ người tự nhiễm gió 

bụi đó thôi! Cư sĩ thiện căn sâu dày, tín lực chuyên dốc, từ lâu đã biết “tuyển 

quan  chẳng  bằng  tuyển  Phật”.  Hạnh  ấy  vốn  chẳng  thể  cùng  tận,  nhưng  để 

vào được trường thi tuyển Phật, bất luận là núi sâu chùa vắng hay đường đời 

gió bụi, đều phải lấy tâm làm kim chỉ nam, lấy nguyện làm người dẫn đường 

thì điều  mình  hướng  tới  mới  chẳng  sai  trái;  dù  suốt  ngày  đi  trên  đường  có 

khác gì đang ở trong nhà, Trường An chẳng cách đất này mảy trần! 

Từ đó, đột  nắng  xông  mưa, chơi châu dạo  huyện, trải  giấy  vung bút  11, 

nắm  cương  vung  roi,  chốn  chốn  là  đạo  tràng,  lúc  nào  cũng  là  Phật  sự,  tịnh 

nguyện,  tịnh  hạnh  thường  được  hiện  tiền,  tự  nhiên  đến  được  thượng  bang 

Thanh Thái 12, diện kiến thánh nhan Vô Lượng Thọ, đậu cao tột trong khoa 

thi  cửu  phẩm,  trụ  hạnh  hướng  địa,  chầu  hầu  mười  phương  chư  Phật,  tiêu 

sạch  những  lỗi  lầm  lớn.  Sau  đấy,  phân  thân  bổ  xứ,  ban  bố  hiệu  lệnh  thống 

lãnh  trời  người  cửu  giới,  thuần  hóa  bảy  phương  tiện  đệ  tử.  Tuyển  quan, 

tuyển Phật như thế há chẳng đáng là bậc đại trượng phu ư? 

Thế nhưng, nói dễ, làm khó! Chùa tịnh núi sâu thì dễ, nẻo đời gió bụi thì 

khó. Tôi xin cư sĩ hãy nhận biết sự khó khăn đó để mai sau ắt có lúc sẽ đạt 

thành tựu  lớn  lao.  Hãy  nghĩ  đến thời  gian  như ngựa phi,  mỗi  ngày  một  già 

yếu, phải qua lại trên đường dài, đừng uổng phí dịp tốt. Ngoài định khóa, có 

thời gian rảnh thì niệm thêm Phật hiệu, còn những môn khác như chú Lăng 

Nghiêm, chú Đại Bi v.v... đều bất tất phải quan tâm đến. 



---o0o--- 

9. Dạy cư sĩ Đinh Canh Dã 

Xưa  kia,  hòa  thượng  Tịch  Thất  bảo:  “Người  đời  muốn  tu  Tịnh  nghiệp 

 chẳng thể nói tôi nay bận rộn phải đợi đến lúc nhàn hạ, tôi nay nghèo túng 

 hãy đợi đến lúc giàu có, tôi nay trẻ mạnh hãy đợi đến lúc già cả. Nếu viện 

 cớ bận rộn, viện cớ nghèo túng, viện cớ non trẻ thì là vô duyên tu tập Tịnh 

 nghiệp,  lỡ  đột  nhiên  chết  mất  có  hối  cũng  chẳng  kịp!  Sao  không  thừa  dịp 

 thân đang mạnh mẽ mà nỗ lực tu đi, lại cứ nói như thế?”  

Người đời nay, đừng nói là người tin ưa [pháp này] đã ít, ngay cả những 

người tin tưởng sâu  xa  vào pháp  môn  Tịnh  Độ  vẫn cứ do dự,  lần chần đến 

nỗi  uổng  phí  một  đời,  đa  phần  là  như  vậy.  Cư  sĩ  thiên  tư  tinh  thuần,  cẩn 

trọng, gặp gỡ lão nạp chưa lâu liền giác ngộ vô thường, trường trai thờ Phật, 

ắt là phải sẵn túc duyên! 

Nhưng  cư  sĩ  nhà  không  sẵn  của,  năm  nào  cũng  phải  trông  vào  lương 

bổng, cày cấy để chi dụng. Phàm nhà không sẵn của cải thì chi dụng chẳng 

đủ  là  điều  dễ  hiểu.  Thân  lãnh  quan  chức  đương  nhiên  chẳng  rảnh  rỗi,  tuổi 

mới  năm  mươi đương  nhiên cũng chưa già suy, đột nhiên từ quan bỏ chức, 

giã biệt đàn em dưới tay, trì mãn phần Ưu-bà-tắc giới, đóng cửa quanh năm, 

tận  lực  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  thậm  chí  đối  với  lương  thực,  củi  nước  trọn 

chẳng quan tâm đến nữa; nếu chẳng phải là bậc trượng phu dũng mãnh dễ hồ 

làm  được  như  vậy  ư?  Dùng  một  gian  nhà  nhỏ  hẹp  lép  ngăn  đôi  thờ  kinh  - 

tượng, ẩn trong đó lánh ồn náo, náu mình rèn chí chuyên tu, khác nào đang ở 

trong một căn nhà rộng rãi, khoảng khoát. Nếu chẳng phải là bậc tri túc, sao 

lại có thể chịu đựng lâu dài như thế được? 

Chao  ôi!  Phu  nhân  sống  ngoài  đời  sao  mà  cũng  an  định  vậy  thay!  Tôi 

thường  lén  nhận  xét:  Nhàn  thì  không  nhàn  nhưng  chẳng  bỏ  phí  thời  gian, 

giàu  thì  không  giàu  nhưng  thường  biết  đủ,  mạnh  thì  không  mạnh  nhưng 

siêng tinh tấn; nay cư sĩ đủ cả ba điều ấy! Trong thiên hạ, dù có kẻ nhàn hạ, 

kẻ giàu có, kẻ mạnh mẽ có sức, so với cư sĩ, tôi thấy họ chỉ là hữu danh vô 

thật! Làm được như vậy ắt phải sanh Tịnh Độ có gì lạ đâu! 

Tôi lại có một lời xin nhắc nhở ông. Ví như con thuyền chở được cả vạn 

hộc,  muốn  đi  đến  nơi  nào  đó,  dẫu  cho  cột  buồm  chẳng  phải  là  không  cao, 

bánh  lái  chẳng  phải  là  không  ngay,  lương  thực,  vật  dụng  chẳng  phải  là 

không hoàn bị, ý chí ra đi chẳng phải là không nhất quyết, có cái thế nương 

gió căng buồm chớp mắt đi được cả ngàn dặm, nhưng nếu chưa chịu nhổ cây 

cọc đầu thuyền lên thì thuyền vẫn bị một sợi dây neo buộc chặt, dù đun đẩy 

đủ cách há thuyền có đi được chăng? 

Hiện  tại,  hành  nhân  Tịnh  nghiệp  suốt  ngày  niệm  Phật,  sám  hối,  phát 

nguyện, vẫn còn cách xa Tây Phương, khó chắc được vãng sanh thì không gì 

khác hơn là chưa nhổ được cọc Ái, chưa dứt được dây Tình. Nếu có thể xem 

chuyện  ân  ái  cõi  Sa  Bà  giống  như  nhai  sáp,  chẳng  quản  rảnh  - bận,  động  - 

tịnh,  khổ - sướng, buồn  - vui, dựa  vào  một câu  Phật  hiệu  hệt  như ngọn  núi 

Tu Di, hết thảy cảnh duyên chẳng thể dao động; mỗi khi biết mình mệt mỏi, 

biếng nhác, hoặc khi tập khí hiện tiền liền dũng mãnh đề khởi nhất niệm như 

vung  thanh  trường  kiếm  Ỷ  Thiên  khiến  cho  phiền  não  ma  quân  không  nơi 

trốn núp, lại cũng giống như lò to lửa hừng, khiến cho vô thỉ tình thức cháy 

sạch chẳng sót  thì  người ấy  tuy đang sống trong cõi  ngũ  trược, nhưng toàn 

thân đã ngự trong cõi nước liên hoa, nào còn phải chờ Di Đà đưa tay, Quán 

Âm khuyên lơn, khen tặng, mới tin mình sẽ được vãng sanh nữa ư? 

Nếu có kẻ bảo: “Vị cư sĩ nọ dũng mãnh tinh tấn như thế, há còn bị tình 

ái  buộc  ràng  nữa  ư?  Bỗng  dưng  không  bệnh  lại  cho  thuốc  ư?”  Tôi  đáp: 

“Chẳng  phải  thế!  Cổ  nhân  nói:  ‘Ái  chẳng  nặng  chẳng  sanh  Sa  Bà’,  lại 

nói:  ‘Đạo niệm nếu giống như tình niệm thì thành Phật lắm dịp’. Ngũ Thông 

tiên nhân tinh tấn bao kiếp còn chưa trừ được dục lậu, mất sạch công hạnh. 

Vì thế biết rằng: Chưa chứng thánh quả vẫn hiếm ai không bị tình ái gây hệ 

lụy! 

Nếu quả thật cư sĩ ý niệm thế gian mỏng nhẹ, đạo niệm dũng mãnh, sắc 

bén,  thấy  dục  như  tránh  hầm  lửa,  nhớ  Phật  như  quyến  luyến  mẹ  hiền,  trai 

giới,  khóa  tụng  thanh  tịnh,  lời  thề  vĩnh  viễn  chẳng  biến  đổi  thì  người  khỏe 

mạnh không bệnh dù thường uống thuốc hay nào có trở ngại chi? Há chẳng 

phải là đi đứng nhanh nhẹn, càng thêm mạnh mẽ ư? 

Nói chung, phiền não vô tận, nhưng căn bản sanh tử chỉ là tham ái; nó có 

thể  làm  cho  hành  nhân  bị  chìm  đắm,  là  pháp  chướng  ngại  vãng  sanh.  Bởi 

thế, trước kia, trong các kinh chỗ  nào Phật cũng quở trách. Cứ  hễ đạm bạc 

được  một  phần  tình  ái  thì  tịnh  nghiệp  lại  được  thành  thục  thêm  một  phần 

hòng được giải thoát nơi bờ sanh tử vậy! Xin cư sĩ hãy cố gắng! 

---o0o--- 

10. Can ngăn cư sĩ Cố Triệu Trinh 

Đời  mạt  pháp  bạc  bẽo,  con  người  có  xu  hướng  trá  ngụy.  Tìm  lấy  một 

người chăm chú đạo, giữ lòng thành, tuân thủ lối cổ, chất phác như lão cư sĩ 

thì  có  khác  gì  vẹt  sao  chọn  lấy  mặt  trăng  đâu!  Trong  số  tịnh  hữu  có  ông 

Công Thần nhà cụ, lại thêm ông Đinh Dã Canh, ông Ông Thuấn Nghi đều là 

thân thuộc của cư sĩ, có phải là tường lân thụy phượng 13 cùng loại tụ họp đó 

chăng? Trong số ấy, ông Ông đại hiếu tột bậc, có thể nói là những hạnh khổ, 

hạnh khó của ông ta tôi chưa hề làm mà cũng chẳng thể làm được nổi. Trong 

tâm khâm phục, lại chẳng thể dùng ngọn bút để khen thuật nổi. 

Đọc bài trường ca [của cư sĩ] ca tụng ông ta đôi ba lượt, càng thấy tinh 

vi, điêu luyện. Xưa ông Hạ Tri Chương tám mươi tuổi vẫn ham ngâm vịnh, 

ông Khâu chín mươi tuổi vẫn giỏi làm phú. Nay cư sĩ tuổi xấp xỉ ông Khâu, 

ông Hạ mà trước tác cũng gồm thâu tài khéo của họ, mong ông hãy tiếc nuối 

từng phân tấc quang âm, nhạt bớt nỗi ham thích bút mực, dồn tinh lực ấy để 

chuyên tâm  vào  Tịnh  nghiệp khiến  mầm  huệ  tăng trưởng, đạo chủng thành 

thục, ngày sau được hóa sanh trong hoa sen trước Phật thì mới chẳng bị chê 

là giống hệt như bọn ông Khâu, ông Hạ vậy! 



---o0o--- 

11. Hồi đáp cư sĩ Cố Triệu Trinh 

Trước đây đã kính gởi vài hàng, tưởng ông đã hiểu rõ, chợt nhận thư tay 

có  những  câu  như “trần  nghiệp  tình  duyên  chen  lẫn,  vây  hãm,  biết  bao  giờ 

mới thành diệu quán?” đủ biết ông cầu đạo tha thiết; nhưng theo sự thấy biết 

bỉ lậu của tôi thì tình trạng nhàm chán trần tình, ham thích diệu quán ấy lại 

chính là do học đạo có nội chướng bèn lánh ồn tìm tịnh. Ở trong đời chưa hề 

có chỗ nào để dứt nổi tình trần đâu! 

Phải biết rằng: vạn pháp vốn nhàn, chỉ riêng mình gây rối! Ngẫu Ích đại 

sư từng bảo: “Tuy nói là sáu căn huyễn hoặc rong ruổi, sáu tình chao động 

 tơi bời, nhưng suy xét kỹ, trần đã chẳng thuộc vào tội, há căn cũng biết lỗi 

 đó ư? Căn đã chẳng biết lỗi ấy, lẽ  nào riêng tình phải mang lấy tội? Chia 

 chẻ ba khoa (căn - trần - thức) đã không có chủ tể thật sự, dù có gộp chúng 

 lại  vẫn  nào  có  thật  pháp?”  Nhưng  đối  với  pháp  hư  vọng  này,  bọn  ta  bèn 

chấp ngã đắm nhân, bỏ cái kia, lấy cái này, giống như dụi mắt hoa đốm lăng 

xăng  liền  phát  sanh.  Toan  phân  biệt  tướng  hoa  cái  nào  tốt,  cái  nào  xấu, 

chẳng  phải  là  lầm  lẫn  ư?  Chỉ  nên  đem  toàn  thể  thân,  tâm,  thế  giới  buông 

xuống  hết  thì  trí  nhãn  chiếu  minh,  còn  có  chỗ  nào  để  chán  nhàm  trần  tình 

nữa đây? 

Nhưng  muốn niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ thì khởi tâm chán - ưa mạnh 

mẽ đúng là nào có trở ngại gì, nhưng nếu chấp vào cái tâm chán - ưa ấy thì 

lại thành bệnh Hoặc! Hiểu rõ điều đó thì [tâm ấy sẽ] là phương tiện để con 

người sử dụng mà thôi! 

Nói đến “diệu quán cảnh” thì chẳng phải Quán kinh đã từng dạy:  “Biển 

 Chánh Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh, lúc tâm chúng sanh tưởng 

 Phật thì tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ. Tâm ấy 

 làm  Phật,  tâm  ấy  là  Phật”  đó  ư?  Mấy  câu  này  chính  là  điểm  bí  yếu  của 

Niệm Phật tam muội, hết thảy quán môn không môn nào chẳng lưu xuất từ 

đây. 

Bởi lẽ, biết “làm” nhưng không biết “là” thì đọa vào trong Quyền Tiểu; 

biết  “là”  nhưng  không  biết  “làm”  ắt  lạc  vào  ma  ngoại.  “Làm”  chính  là 

Không Giả Quán. “Là” tức là Trung Đạo Quán. Toàn thể “làm” là “là”, toàn 

thể “là”  là “làm”. Một niệm “làm  - là” tam quán  viên đốn;  vì thế, kinh Đại 

Tập có bài kệ rằng: 

 Nhược nhân đản niệm Di Đà Phật,  

       Thị danh vô thượng thâm diệu thiền,  

       Chí tâm tưởng tượng kiến Phật thời,  

       Tức thị bất sanh bất diệt pháp.  

(Nếu ai chỉ niệm Di Đà Phật, 

Đó gọi vô thượng thâm diệu thiền, 

Lúc chí tâm tưởng tượng thấy Phật, 

Ấy là pháp chẳng sanh chẳng diệt). 

Trí  Giác  thiền  sư nói:  “Một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm 

 tương  ứng  niệm  niệm  Phật” .  Phật  là  lý  Bổn  Giác,  niệm  là  trí  Thỉ  Giác.  Vì 

thế biết  rằng  ngay trong  lúc niệm Phật thì  Bổn Giác  ngầm khế  hợp  với Thỉ 

Giác, Năng - Sở (người niệm và đức Phật được niệm) cùng mất, tự - tha bất 

nhị,  không  có  đức  Phật  ở  ngoài  niệm  để  mà  được  niệm;  không  có  niệm  ở 

ngoài đức Phật để có thể niệm. Siêu tình ly kiến, ly tứ cú, tuyệt bách phi 14, 

thẳng tắt, viên đốn, không chi hơn được pháp này! Ngoài pháp Niệm Phật ra, 

há còn có diệu quán nào khác để hòng thành tựu nữa ư? 

Tôi  thường  trộm  bàn  rằng:  “Thuốc  chẳng  quý  -  hèn,  trị  được  bịnh  là 

thuốc hay. [Pháp niệm Phật] là thuốc trị cả gốc lẫn ngọn, là thuốc thích ứng 

cho cả  bịnh cấp thời  lẫn bịnh kéo dài”. Cư sĩ tuổi  già  hướng  về đạo, dù có 

được hơn trăm tuổi thì tấc bóng há được mấy chốc? Lẽ nào chẳng nghĩ dồn 

công vào con đường tối ổn đáng, sao lại cứ “thử hay hỏi diệu”, cứ lẩn quẩn 

do dự trong đó vậy? 

Trước khi thấu hiểu, chẳng những lão nạp không bàn đến diệu quán, mà 

còn  lược  bớt  nhiều  thứ  nhật  khóa,  chỉ  đem  câu  “chân  ngôn  sáu  chữ”  ra 

khuyên nên gắng sức. Đây chính là phương thuốc lạ từ biển cả trị được bệnh 

gấp, lại còn trị được cả gốc lẫn ngọn, bệnh hoãn hay bệnh gấp đều thích hợp 

cả; cốt yếu là tin tưởng sâu xa, tận lực hành trì. Cổ nhân đã nói: “Chỉ được 

 thấy  Di  Đà,  lo  chi  không  khai  ngộ!”  Được  vậy  thì  trần  tình  nào  vây  hãm 

được nữa, tam muội nào mà chẳng hiện tiền? 

Hiện  tại dù có trăm  ngàn pháp  môn,  vô  lượng diệu  nghĩa đều bỏ chẳng 

dùng,  chỉ  có  mỗi  một  loại  linh  đan  nhất  vị  này  để  tặng  nhau.  Nếu  chẳng 

chém  đinh  chặt  sắt,  kiệt  lực  chuyên  trì,  còn  cách  nào  để  tự  cứu  vớt  nữa  ư? 

Nếu cho rằng pháp trì danh công hiệu chẳng bằng tu quán thì thân tướng vi 

diệu của đức Phật kia các kinh luận đã rộng diễn, quán pháp sâu nhiệm, hàng 

sơ  tâm  thấp  sát  đất  e  chẳng  dễ  thành  tựu  được.  Rốt  cuộc  chẳng  bằng  theo 

Tiểu Kinh chuyên nhất trì danh là ổn đáng hơn! Lúc trì danh liễu đạt sự - lý 

nhất tâm bất loạn chính là quán cảnh, cần gì phải cầu môn sâu mầu chi khác. 

Tôi nghĩ lão cư sĩ mười phần chân thành, quên  mình tuổi tác đã cao, ân 

cần  hạ  cố  hỏi  tới,  nên  tôi  mới  dám  vét  hết  cái  ngu,  giãi  bày  niềm  riêng, 

không  chút  húy  kỵ  gì.  Xin  cụ  hãy  xét  kỹ  mà  quyết  định  thì  may  mắn  lắm 

thay! 



---o0o--- 

12. Cùng cư sĩ Kim Thủy Nhược luận về danh tự 

Tông Thiên Thai dùng thuyết “lục tức Phật” để phân định [sự tu chứng]. 

Đầu tiên là “lý tánh tức Phật”, kế đến là “danh tự tức Phật”. Kể từ mới được 

nghe thánh  giáo cho đến khi  minh  tâm  kiến tánh đều chẳng  ra  ngoài địa  vị 

“danh  tự”.  Vì  thế  biết  rằng:  thời  gian  thuộc  địa  vị  “Danh  Tự”  rất  dài  mà  ý 

nghĩa cũng rất sâu vô lượng. 

Cư sĩ tên Thiện, tự là Thủy Nhược, nếu hiểu tên này, thấu rõ tự ấy thì đối 

với  con  đường  kiến  tánh  thành  Phật,  tôi  nghĩ  đã  đi  được  quá  nửa.  Cáo  Tử 

nói:  “Tánh giống như nước tuôn chảy; khơi dòng về Đông thì chảy về Đông, 

 khơi dòng sang Tây thì chảy sang Tây. Tánh người chẳng chia ra làm thiện 

 hay  bất  thiện,  giống  như  tánh  nước  không  phân  biệt  Đông,  Tây”.  Lạ  thay! 

Lời Cáo Tử luận về tánh tuy chưa phải là nghĩa lý chính thống của đạo Nho, 

nhưng lại có phần giống với khế kinh của đức Như Lai. Tiếc là ông ta biện 

bác  thua  Mạnh  Tử  nên  rốt  cục  chẳng  thể  trình  bày  rõ  ràng  thuyết  ấy,  khác 

nào con trùng chống chọi với gỗ vậy. 

Mười pháp giới vốn là nhất tâm, nên pháp dù thiện hay chẳng thiện tánh 

đều  sáng  cả,  như  thường  nói:  “Trong  tánh  có  chủng  tử  nhiễm  và  tịnh”.  Vì 

thế,  không  có  một  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  ở  ngoài  tánh  được!  Noi 

theo chủng tử tịnh nơi tánh để hành xử thì là đạo quân tử, thì được gọi là “tu 

thiện”.  Noi  theo  chủng  tử  nhiễm  trong  tánh  để  hành  xử  thì  thành  đạo  tiểu 

nhân, bị gọi là “tu ác”. 

Sách Trung Dung nói:  “Noi theo tánh gọi là Đạo”.  Khổng Tử nói:  “Đạo 

 chỉ có hai thứ là nhân và  bất nhân mà thôi!”  Đạo không phân biệt  là  nhân 

hay bất nhân thì tánh chẳng phân biệt là thiện hay bất thiện! Nếu tánh chỉ là 

thiện, chẳng có bất thiện thì tam đồ ác đạo chẳng phải là do tâm tạo, há còn 

có  thể  gọi  là  pháp  giới  nữa  ư?  Vì  thế  hạng  Nhất-xiển-đề  dù  đoạn  tu  thiện, 

nhưng  chẳng  đoạn  tánh  thiện.  Nếu  đoạn  tánh  thiện  thì  vĩnh  viễn  chẳng  thể 

thành  Phật.  Chư  Phật,  thánh  nhân  chỉ  đoạn  tu  ác,  chẳng  đoạn  tánh  ác.  Nếu 

đoạn tánh ác thì chẳng thể thị hiện trong thế giới uế ác để chiết phục chúng 

sanh. 

Hãy  nên  hiểu rõ  mối quan  hệ  giữa tánh  và tu. Đã chẳng thể  lìa tánh để 

khởi tu, cũng chẳng được bỏ tu mà bảo là tánh! Xin dùng nước để bàn luận: 

Nói về Tánh thì là tánh ướt, chảy xuống chỗ thấp, chảy sang Đông, chảy 

sang Tây. Còn Tu là khơi dòng sang phương Đông, khơi dòng sang phương 

Tây.  Cư  sĩ  muốn  tu  Tịnh  nghiệp  há  chẳng  quan  tâm  đến  danh,  chẳng  nghĩ 

đến nghĩa để hòng xét kỹ nguồn cơn, nắm vững cách tu ư? 

Nếu tâm niệm niệm hướng đến tham - sân - si lâu ngày chầy tháng, kéo 

lại chẳng được, dẫn ra chẳng xong, thì phần nhiều những thứ phát khởi nơi 

thân - miệng phần nhiều ứng với ác. Đấy là “khơi dòng sang Đông, trọn làm 

người hay vật trong cõi Chấn Đán”. 

Nếu  tâm  niệm  niệm  nhàm  lìa  ngũ  dục,  khăng  khăng  nghĩ  đến  A  Di  Đà 

Phật,  mong  ưa  thân  cận  như  con  nhớ  mẹ,  chẳng  bị  nghiệp  cảnh  lôi  kéo, 

chẳng  bị  lầm  lạc  trong  những  nẻo  ngoắt  ngoéo  khác  thì  gọi  là  “khơi  dòng 

sang  phương  Tây,  quyết  định  liên  hoa  hóa  sanh  gặp  Phật  thọ  ký  trong  thế 

giới Cực Lạc”. Xét theo đó, kiến tánh thành Phật cũng là do mình quyết chí 

tại đâu mà thôi! 

Nếu  khơi  dòng  sang  phương  Tây  để  làm  dòng  nước  chảy  về  Tây  ắt  sẽ 

chẳng  hòa  vào dòng  nước sôi sùng sục trong tam  đồ, ắt chẳng  loạn tạp  với 

nước nhân thiên khát ái, chẳng lẫn lộn với nước đục phàm phu, chẳng nhiễm 

nước  ác  ma  tà,  ngoại  đạo,  chẳng  đọa  dòng  nước  tù  đọng  Nhị  Thừa,  chẳng 

giống như dòng nước Quyền Thừa xa lạ, thường được nước lý tánh thấm ướt 

ruộng tâm. 

Dùng trí thủy viên dung vạn hạnh thì chính là ở trong địa vị Danh Tự mà 

viên hợp tánh thủy của Như Lai. Đã viên hợp với tánh thủy bèn sẽ đổ về ao 

thất bảo, thành thứ nước: lắng sạch, trong mát, ngon ngọt, mềm nhẹ, nhuận 

trạch,  an  hòa,  trừ  hoạn,  tăng  ích,  để  rốt  ráo  trở  thành  thánh  thủy  tám  công 

đức. “Chảy về Tây” đến cùng cực là thế đấy, là có thể thật sự thấu hiểu tận 

cùng tánh của nước như vậy đó. 

Tôi cho rằng tên thật và tên tự của cư sĩ dựa theo ý nghĩa của Mạnh Tử, 

chứ chẳng phải dựa theo nghĩa của Cáo Tử. Nếu quyết chọn lấy thiện pháp 

để tu tập cho viên mãn, quyết phá bất thiện pháp, tu tập để trừ sạch bất thiện 

pháp  thì  đạo  quân  tử  mạnh  mẽ,  đạo  tiểu  nhân  tiêu  mất,  nhưng  rốt cuộc  cái 

đạo “chỉ  ư chí thiện” chưa từng phù  hợp  với  ý Cáo Tử, cũng chẳng  hề phù 

hợp  với  ý đức  Tuyên Thánh  (Khổng  Tử), mà cũng chẳng  hề phù  hợp  với  ý 

của bậc đại thánh nhân ở phương Tây; cư sĩ có nên tận lực quyết liệt như thế 

chăng? 



---o0o--- 

13. Kinh Thủ Lăng Nghiêm, chương Thế Chí Viên Thông 

Kinh Thủ Lăng Nghiêm được nói sau kinh Pháp Hoa, thật là một bộ kinh 

rộng lớn sâu thẳm trong Phật pháp. Xưa kia, lúc ngài Trí Giả phán giáo, kinh 

này chưa truyền đến Chi Na; vì thế, Ngài phán định Pháp Hoa và Niết Bàn là 

pháp vị cuối cùng. Nếu Ngài một phen được thấy kinh này, ắt sẽ viết chú sớ 

giải thích, ắt phán định kinh này là vô thượng đề-hồ. 

Cớ sao khi Tứ Y đại sĩ diệt độ rồi, các vị sớ chủ xưa nay ai nấy hưng 

khởi dị kiến, lâu ngày dồn nhau tranh cãi khiến cho hàng hậu học không 

có  con  mắt  trạch  pháp  (chọn  lựa  pháp)  chẳng  biết  nên  theo  ai,  đến  nỗi 

toan bỏ sạch các sớ giải, chỉ xem kinh văn. Đấy cũng là ý kiến quá khích. 

Bởi  lẽ  dùng  trí  mình  để  tìm  đọc  kinh  văn,  đa  phần  chẳng  thể  lãnh  hội 

được chỉ thú, nên rốt cuộc cứ mờ mờ mịt mịt mà thôi! 

Thử  bình  tâm  mà  xét,  há  các  sớ  giải  không  có  lấy  một  cuốn  nào  có 

điểm  sở  trường  ư?  Trong  số  những  vị  nếu  không  mắc  lỗi  sai  lầm,  mâu 

thuẫn  thì  lại bị  mắc  lỗi thô vụng, sơ sài ra, vẫn có những  vị trí thức cao 

siêu hơn người, lại dựa vào kinh này để phát huy những lý luận mới mẻ 

trong  tâm.  Trong  những  bản  chú  giải  thật  sự  bỏ  đi  ý  riêng,  thuận  theo 

kinh  phù  hợp Phật  ý thì  ngoài bản sớ giải  của  ngài  Tây  Hồ Giám ra, tôi 

chưa  thấy  bản  nào  hay  được  bằng;  ai  bảo  là  người  thời  nay  ắt  hơn  hẳn 

thời xưa ư? 

Rất  có  thể  có  người  trách  Ngài  chủ  trương  thái  quá,  hoặc  chê  Ngài 

bày vẽ quá chi li; cho dù bản sớ giải của Ngài chưa thể hoàn toàn không 

có điểm nào đáng chê trách, đó vẫn là bản sớ giải có công rất lớn đối với 

kinh  này.  Còn  như  thuyết  “bỏ  thức  dùng  căn,  chú  trọng  viên 

 thông”  chính là lời chân thành của chư Phật, ai dám chẳng tin? Giáo thể 

phương này ai dám chẳng tuân? 15 Toan luận bàn so đo điều ấy chính là 

trái kinh, chống Phật vậy. 

Hiện tại, các thiện hữu đã chú tâm vào Tịnh Độ, lại toan nghiên cứu 

kinh  này  thật  chẳng  dễ  dàng.  Chẳng  luận  đến  phần  trước  hay  phần  sau, 

chỉ  ngay  trong  chương  Viên  Thông  này  đã  có  những  điểm  dễ  gây  lầm 

lẫn, hiểu lầm lớn. Nếu chẳng khéo đọc, khéo hiểu thì đúng là đề-hồ biến 

thành  độc  dược  cũng  chẳng  xa  chi  lắm.  Há  các  vị  chẳng  từng  nghe  nói 

“trong trường thi tuyển Phật trên hội Lăng Nghiêm, ngài Quán Âm đăng 

khoa, ngài Thế Chí thi trượt” đó ư? Đối với thuyết ấy, nếu người tu Tịnh 

Độ chẳng khéo phân biệt, nhận định, sao có thể phát huy được mật ý của 

kinh này, sao có thể giữ cho hạnh nguyện kiên cố sau khi học xong kinh 

này ư? 

Chỉ vì pháp môn của ngài Thế Chí chẳng phải là yếu nghĩa của kinh 

này nên trong bản sớ giải của ngài Tây Hồ Giám cũng có nêu nhưng chưa 

phát huy. Nay tôi sẽ trước là biện định về pháp, sau là nêu rõ mật ý. 



a. Biện định pháp môn: 

Phải  biết  rằng  pháp  thánh  viên  thông  này  thuộc  về  Căn  Đại  trong  Thất 

Đại để nhiếp trọn sáu căn. Vì thế, nương vào sáu căn ấy để tu Niệm Phật tam 

muội bèn có ba thứ khác nhau: Một là niệm tự Phật, hai là niệm tha Phật, ba 

là niệm tự tha Phật. 

- Nếu niệm tự Phật thì giống với các môn thánh viên thông khác: lấy căn 

tánh  làm  pháp  môn  được  niệm,  lấy  sự  quay  trở  về  tánh  lặng  trong  làm 

phương tiện năng niệm. Như kinh Ương Quật dạy:  “Nhãn căn ấy ở nơi chư 

 Như  Lai  thường  đầy  đủ  chẳng  giảm,  hãy  nên  tu  cho  thấy  được  phân  minh 

 rành rẽ... Ý căn ấy ở nơi chư Như Lai thường đầy đủ chẳng giảm, hãy nên tu 

 tập  cho  biết  được  phân  minh  rành  rẽ”  thì  cũng  giống  như  trong  kinh  này, 

mười phương chư Phật cùng bảo A Nan:  “Ông muốn mau chứng an lạc giải 

 thoát tịnh tĩnh diệu thường thì chỉ do nơi sáu căn của ông, chứ chẳng phải 

 từ vật nào khác nữa”.  

Lại như Tổ Sư nói:  “Ở trong thai gọi là thân, ở trong đời gọi là nhân, ở 

 mắt gọi là thấy, ở tai gọi là nghe, nơi mũi phân biệt hương, nơi miệng đàm 

 luận, nơi tay cầm nắm, nơi chân di chuyển. Người hiểu biết bảo đó là Phật 

 tánh, kẻ chẳng hiểu biết gọi đó là linh hồn”,  chư Tổ chỉ dạy những điều như 

trên rất nhiều. Môn niệm tự Phật tam muội này bao gồm hết thảy giáo nghĩa, 

hết thảy pháp môn trực chỉ của Thiền tông, chẳng sót chút gì. 

- Nếu niệm tha Phật bèn có khác với các thánh viên thông: dùng sáu căn 

làm năng niệm, lấy quả Phật làm sở niệm. Dẫu Pháp Thân được niệm ấy vốn 

cùng  một  thể  với  ta,  nhưng  ta  không  có  hai  thứ  trang  nghiêm.  Chư  Phật 

phước  trí  viên  mãn,  thành  Lưỡng  Túc  Tôn.  Niệm  quả  đức  của  Phật  chẳng 

sanh mỏi chán, mắt thường chiêm ngưỡng Phật, tai thường nghe lời dạy của 

Phật, mũi thường ngửi hương Phật, lưỡi thường xưng Phật hiệu, thân thường 

lễ  tượng  Phật,  ý  thường  duyên  theo  Phật  pháp.  Những  điều  được  sáu  căn 

chuyên chú không ngoài Phật cảnh, liên tục không gián đoạn, không xen tạp 

như  thế.  Môn  niệm  tha  Phật  tam  muội  này  bao  gồm  hết  các  kinh  Di  Đà, 

Dược  Sư,  Di  Lặc  Thượng  Sanh  v.v...  và  hết  thảy  nghiệp  hạnh,  sự  tướng, 

pháp môn trong liên xã chẳng sót chút gì. 

- Nếu niệm tự tha Phật thì vừa giống như các môn thánh viên thông khác 

lại  vừa  sai  khác.  Trước  hết  phải  khai  viên  đốn  giải,  biết  rõ  chúng  sanh  và 

Phật  giống  hệt  như  nhau,  tâm  và  cõi  nước  chẳng  hai,  nương  nhờ  y  báo, 

chánh  báo  của  đức  Phật  kia  để  hiển  lộ  tâm  tánh  mình.  Đã  chẳng  mê  lầm 

ngoài  tánh  có  Phật,  mà  cũng  chẳng  chấp  cõi  kia  chẳng  phải  là  tâm.  Đấy  là 

chỗ “khai viên đốn giải” giống với các môn thánh viên thông khác, còn điểm 

khác biệt  là phải  nương  nhờ  vào cảnh  xứ  khác. Quán kinh  nói đến phương 

tiện  thù  thắng  lạ  lùng,  còn  ở  đây  kinh  dạy:  “Chẳng  nhọc  phương  tiện,  tự 

 được  tâm  khai”  nghĩa  là  dùng  phương  tiện  tối  thắng,  cực  lạ  nên  chẳng  cần 

dùng đến phương tiện nào khác nữa. 

Nay đem ba thứ Niệm Phật tam muội trong Viên Đốn giáo so với bốn 

thứ Tịnh Độ để biện định sơ lược về công dụng nhiếp thọ chúng sanh lớn 

lao thì: 

- Chỉ  niệm  tự  Phật  nhiếp  về  hai  cõi  Thật  Báo  và  Tịch  Quang  Tịnh  Độ, 

nhưng  chỉ  có  thể  “thụ  nhập” (chứng  nhập  theo  chiều  dọc) chứ  chẳng  thể 

“hoành siêu” (siêu thoát tam giới theo chiều ngang). Môn này lại chỉ có thể 

độ  hàng  lợi  căn  chứ  chẳng  thể  tiếp  độ  khắp  các  căn.  Hơn  nữa,  môn  này 

giống với các môn thánh viên thông khác nên chẳng thể tỏ rõ tánh cách độc 

dị (lạ  lùng  độc  đáo);  tựa  hồ  chẳng  phải  là  bản  ý  nhiếp  độ  chúng  sanh  quy 

hướng của ngài Thế Chí. 

-  Nay  luận  về  hai  môn  Niệm  Tha  Phật  và  Niệm  Tự  Tha  Phật  thì  hành 

nhân thuộc hai  môn này quy về Đồng Cư Tịnh Độ, lại kiêm hoành siêu các 

cõi Phương Tiện, Thật Báo, Tịch Quang. Vì thế, kinh văn giảng sâu xa về lợi 

ích cảm ứng đạo giao. 



b. Hiển thị mật ý của kinh: 

Chọn lựa pháp viên thông tương tự quốc gia dụng binh tuyển tướng: 

hoặc  cử  người  làm  tiên  phong,  hoặc  cắt  người  đoạn  hậu.  Cử  người  tiên 

phong, cắt người đoạn hậu là chánh, các người khác chỉ là phân theo từng 

đội mà thôi. Việc suy cử và cắt đặt chẳng phải vô cớ mà làm. 

Như  trong  mười  tám  giới,  ắt  trước  hết  là  Căn,  kế  đến  là  Trần,  sau 

cùng  là Thức, đấy  là  lệ thường; nay kinh  này đặt Trần ra trước, đặt Căn 

tiếp theo đó. Trong sáu trần ắt trước hết là Sắc, tiếp đó là Thanh cho đến 

Hương, Vị, Xúc Pháp;  nay kinh  này  nêu  Thanh  đầu tiên, kế đến  là  Sắc. 

Trong  sáu  căn  chỉ  nêu  năm  căn,  xếp  Nhĩ  Căn  vào  cuối  hai  mươi  bốn 

[môn Viên Thông] là vì trong phương này chân giáo thể thanh tịnh thuộc 

nơi nghe tiếng. Vì thế, dùng âm trần (tức thanh trần) để mở đầu, xếp Căn 

Nghe vào cuối cùng hòng chỉ rõ. Tuy chẳng nói toạc ra, nhưng ai đã nhận 

hiểu  sẽ  quy  trọng  môn  viên  thông  nơi  nhĩ  căn,  đó  là  yếu  chỉ  của  kinh. 

Cách trình bày, liệt kê các pháp môn viên thông, lẽ đương nhiên phải như 

vậy. 

Tuy pháp môn Niệm Phật cũng thích hợp với cơ nghi, chúng sanh đời 

mạt phải nhờ Niệm Phật để đắc độ; nhưng kinh này chỉ khuyên dùng một 

môn để đột nhập, hiểu rõ thẳng vào tự tánh. Nếu chọn lấy cả hai môn sẽ 

khiến ý kinh bị mờ nhạt đi. Nếu xếp lẫn pháp môn Niệm Phật vào các đội 

quân  thường  thì  lại  đánh  mất  ý  chỉ  được  rộng  khen  bởi  các  kinh  khác. 

Bởi  thế,  Phật  khéo  bày  phương  tiện  suy  cử,  áp  hậu  như  mật  lệnh  trong 

quân chẳng được tiết lộ. 

Vì  thế,  trong  mười  tám  giới,  kinh  rút  lấy  Nhĩ  Căn  làm  viên  tướng 

quan  trọng,  nhưng  trong  Thất  Đại  lại  ngầm  chọn  Căn  Đại  làm  trọng 

tướng.  Thế  nhưng  Căn  Đại  vốn  thuộc  vào  pháp  môn  Niệm  Phật  nên 

chẳng những không mâu thuẫn với những tông chỉ các kinh khác đã rộng 

khen  mà  cũng  chẳng  trái  nghịch  ý  nghĩa  của  Căn  được  dùng  trong  kinh 

này; có thể nói vừa tột khéo lại vừa cực mật vậy! 

Thất Đại theo thứ tự là Địa, Thủy,  Hỏa, Phong,  Không, Kiến, Thức. 

Kiến chính là Căn Đại; Căn trước, Thức sau. Nay đặt Thức vào vị trí thứ 

sáu, đặt Căn Đại chót hết, cũng như xếp Nhĩ Căn ở cuối Thập Bát Giới. 

Thêm  nữa,  trong  năm  Đại  trước,  lấy  Hỏa  Đại  làm  tiên  phong,  xếp  Địa, 

Thủy, Phong tiếp sau. Thế là có hai ý: 

- Một là vì chúng đương cơ mắc lỗi đa dâm mà thuyết khởi giáo pháp 

nên  dùng  [hình  ảnh]  đa  dâm  chuốc  lấy  lửa  hừng  để  cảnh  tỉnh  người  đa 

văn  trước  hết  phải  trừ  dục  lậu.  Vì  thế  kinh  mới  có  những  câu 

như:  “Người  đa  dâm  [dâm  ý]  biến  thành  đống  lửa  cháy  hừng  hực”  cho 

đến  “biến tâm đa dâm  thành lửa trí huệ”. “Chư  Phật đặt  tên cho tôi là 

 Hỏa Đầu; tôi do sức Hỏa Quang tam muội mà thành A La Hán; nguyện 

 làm  lực  sĩ  đích  thân  hàng  phục  ma  oán”  v.v ...  để  răn  nhắc.  Trong  hết 

thảy  kinh  luật  đều  lấy  giới  Bất  Sát  làm  đầu,  kinh  này  lấy  giới  Bất  Dâm 

làm  điều  quyết  định  đệ  nhất  để  răn  dạy  rõ.  Trong  ba  duyên  cũng  lấy 

Tham Dục đặt trước Trộm và Giết đều là ý này. 

-  Hai  là  đối  trị  trọng  chướng  cho  đời  Mạt,  bởi  lẽ  phiền  não  tuy  nhiều, 

nhưng  chỉ  có  dâm  dục  là  căn  bản  sanh  tử,  là  pháp  gây  chướng  ngại  vãng 

sanh nhất. Vì thế, Phật dạy phàm phu quán lửa dâm trong thân chính là chân 

hỏa Như Lai Tạng, tánh nó là không, do nghiệp phát hiện. Quán sâu đắc ngộ, 

lửa dâm ấy thành trí huệ quang, chẳng những không chướng ngại vãng sanh 

mà còn hỗ trợ hành nhân vượt lên thượng thượng phẩm. Bởi thế, kinh Tịnh 

Danh  khen  ngợi  dâm  -  nộ  -  si  bởi  thể  tánh  của  chúng  chính  là  Tạng  tánh, 

nhưng  công  dụng  nhiễm  - tịnh  của  chúng  giống  như  ngửa  -  úp  bàn  tay.  Vì 

thế, ngài Hỏa Đầu được nêu đầu tiên [trong số thánh chúng trần thuật pháp 

viên  thông  về  thất  đại];  cũng  như  ngài  Trần  Na  [đứng  đầu]  trong  thập  bát 

giới. 

Xin  hãy  xem  kỹ  [phần  kinh  văn  tường  thuật  pháp  viên  thông  của]  các 

thánh giả, trừ hai vị trọng tướng tiên phong kể trên ra, các vị khác đều y theo 

thứ tự thường lệ chẳng xáo trộn; đủ thấy khi hai  mươi lăm thánh giả từ chỗ 

ngồi  đứng  lên,  lúc  các  đại  đệ  tử  kết  tập,  mỗi  một  oai  nghi,  một  hành  động 

đứng ngồi đều có thâm ý, đều phù hợp giáo nghĩa. Dùng cái tâm thô phù há 

có thể lãnh hội được chăng? 

Vậy  thì  há  có  phải  là  Quán  Âm  riêng  chiếm  bảng  vàng,  Thế  Chí  hoàn 

toàn  thi  trượt  ư?  Chỉ  là  Quán  Âm  là  được  tuyển  rõ  ràng,  còn  Thế  Chí  thì 

được  ngầm  tuyển.  Rõ  ràng  là  vì  chú  trọng  riêng  vào  một  căn  viên  đốn  nên 

tuyển rõ [Nhĩ căn]; vì tổng nhiếp các căn khác nên ngầm tuyển [pháp Niệm 

Phật]. Vì giáo thể phương này nên tuyển rõ, vì cõi này có duyên [với Phật A 

Di Đà] nên ngầm tuyển. Có ích chung cho các đương cơ và chúng sanh khi 

đức Phật và chánh pháp còn hiện hữu nên tuyển rõ, có ích riêng cho chúng 

sanh  đời  ác  lúc  pháp  mạt,  chẳng  được  thấy  Phật  nên  ngầm  tuyển.  Bảng  hổ 

nêu cao ai nấy đều biết; áo đỏ 16 chấm điểm ngầm nào ai biết đến. Vì thế mới 

nói:  “Có điểm gây lầm lẫn, hiểu lầm lớn, phải khéo đọc, khéo hiểu”.  

Nếu có kẻ bảo: “Đã là mật ý, tiết lộ sao được? Trường thi tuyển Phật 

Lăng  Nghiêm  yết  bảng  đã  hơn  hai  ngàn  năm  rồi!  Nếu  lúc  ấy  chẳng  soi 

toang  được  mật  nghĩa,  làm  sao  dùng  được?”  Hoặc  có  kẻ  vặn:  “Nếu  là 

đúng như lời ông nói thì lúc ngài Văn Thù nói kệ chọn lựa, lý nào Ngài 

cũng chẳng biết mật ý, lẽ đâu chẳng tuân theo lệ trên chọn hết tất cả ư?” 

Thưa: “Chư thánh khi tự trình viên thông đều nói là đệ nhất, nên phải 

mượn  cách  nâng  lên,  ép  xuống  để  khéo  chỉ  mật  cơ.  Nếu  lúc  Ngài  vâng 

lệnh  Phật  tuyển  chọn  cứ  một  mực  y  theo  lệ  trên  thì  làm  sao  thành  mật 

nghĩa cho được vì Thanh Trần và Hỏa Đại vẫn theo như thứ tự thường lệ. 

Nếu hai môn này (thanh trần và hỏa đại) chẳng được dùng với ý đồ giúp 

hiển thị điều kinh  muốn chú trọng thì sẽ chẳng được làm cho nổi bật lên 

như  thế.  Ngay  như  pháp  môn  của  ngài  Thế  Chí,  theo  mạch  văn  trường 

hàng bèn nằm sau phần nói về Thức Đại, thành pháp cuối cùng trong hai 

mươi bốn môn [viên thông] cũng là chẳng tuân theo thứ tự. 

Phật  đã  dạy  chọn  lấy  một  môn,  sao  Ngài  Văn  Thù  chẳng  chọn  lấy 

môn của ngài Thế Chí? Xem lời Ngài phê bình [pháp viên thông của ngài 

Thế  Chí]  cũng  khác  với  chư  thánh,  Ngài  chỉ  nói:  “Nay  cảm  nhân  quả 

 khác nhau, làm sao đạt viên thông?”  Ý nói: Dù  nhiếp trọn sáu căn, tịnh 

niệm  tiếp  nối,  nhưng  cái  niệm  tiếp  nối  ấy  thuộc  về  Hành  Uẩn  đổi  dời, 

cũng là pháp sanh diệt; nhưng dùng đấy làm cái nhân để vãng sanh thấy 

Phật,  ai  bảo  là  không  được!  Nay  muốn  chứng  viên  thông  bất  sanh  diệt 

ngay  trong  hiện  tại  thì  nhân  quả  chẳng  phù  hợp,  làm  sao  đạt  được?  Lời 

phê  phán  ấy  nhắm  vào  việc  chứng  đạt  viên  thông  trong  hiện  tại,  chứ 

không luận về lợi ích sau khi vãng sanh. 

Ngoài  ra,  chư  thánh  chỉ  niệm  Tự  Phật  là  thuộc  về  Hiện  Tu  Quán 

Chứng nên ngài Văn Thù gạt bỏ hoàn toàn vì những pháp ấy chẳng phù 

hợp với cơ nghi cõi này, chẳng xứng hợp giáo thể phương này. Ai có chí 

tu chứng cũng nên nhân đây suy nghĩ kỹ càng. 

Đấy  là  vì  những  người  tín  lực  chưa  kiên  cố  mà  nói,  còn  nếu  ai  tin 

tưởng  Tịnh  Độ  sâu  xa  thì  dù  kinh  Lăng  Nghiêm  chỉ  chê  mình  ngài  Thế 

Chí, kẻ ấy cũng chẳng ngờ vực gì. Vì sao vậy? Vì các kinh đều rộng khen 

ngợi  như “công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn”,  hoặc  “pháp  thế  gian  khó  tin”, 

hoặc  “hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm”,  hoặc  “vô  thượng  thâm  diệu  thiền”, 

hoặc  “phương  tiện  thù  thắng  lạ  lùng”,  hoặc  “vua  các  tam  muội”,  nhiều 

chỗ khen ngợi tột bậc như thế. Đã chẳng sanh lòng tin thì nếu chỉ có một 

chỗ chê bai sao liền nẩy lòng ngờ? 

Huống hồ kinh đây chẳng những không chê pháp này mà lại còn dạy 

pháp này là pháp tuyển ngầm nữa ư? Tiếc là chúng sanh đời mạt đọc kinh 

này đã chẳng thể tuân lời dạy từ Nhĩ căn thâm nhập để chứng viên thông 

ngay  trong  hiện  đời,  lại  còn  ưa  khởi  nghi  hoặc  đối  với  pháp  môn  Niệm 

Phật, thậm chí phá hoại lòng tin trong sạch, chướng ngại thiện hạnh của 

người khác.  Kẻ trí  mỏng phước  ít phần  nhiều quen  thói  như thế. Vì thế, 

tôi nay phải ước pháp, nương kinh để biện bạch, phân tích, chẳng hề biết 

là lời lẽ dài dòng, rậm rịt, cũng là chuyện bất đắc dĩ thôi! 

  

---o0o--- 

14. Giảng nghĩa chữ “Lữ Tam” 

Kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  nói:  “Ba  cõi  không  an,  giống  như  nhà  lửa, 

 nếu tham đắm sanh lòng yêu mến sẽ bị nó thiêu đốt”.  Vì  thế, trước  hết đức 

Phật  Thế  Tôn  dùng  phương  tiện  khuyên  dụ  dẫn  cho  ra  khỏi  bởi  trong  căn 

nhà ấy, các khổ đầy dẫy, khó thể sống yên. Trong Tịnh Tín Tập, đại sư Ngẫu 

Ích viết:  “Chân tánh tịch quang bị ngũ trụ trần lao che lấp nên hết thảy hàm 

 thức  ít  khi  ở  yên.  Dù  là  các  cõi  Tứ  Thiền,  Tứ  Không  và  cõi  Phương  Tiện 

 cũng thuộc nơi tạm ghé trong khi rong ruổi (lữ bạc)” . 

Cái nghĩa chữ “lữ” lớn lao thay! Chữ “lữ” chỉ người rong ruổi đường xa 

tạm nghỉ quán trọ. Kẻ lữ thứ phải có bạn, cũng phải có nơi [ở trọ], cũng phải 

có nghiệp riêng. Nay nhìn khắp tam giới hệt như một cuộc lữ du, nhưng mỗi 

người  một nghiệp khác nhau. Bổn nghiệp đã khác nên nơi chốn và bầu bạn 

cũng khác. 

Buồn  thay!  Từ  khi  có  thức  đến  nay,  đã  trải  trần  sa  kiếp  17,  xương  chất 

như núi Phú La, uống sữa quá biển cả. Trong khoảng thời gian ấy, tình trạng 

lênh  đênh,  nỗi  khổ  trôi  giạt  chẳng  thể  nói  xiết.  Có  lúc  làm  bầu  bạn  cùng 

chủng  tánh  địa  ngục,  lấy  ác  nghịch  làm  gốc  nên  các  ngục  Hữu  Gián,  Vô 

Gián  là  chốn  trọ.  Có  lúc  với  những  kẻ  trong  đường  quỷ  làm  bạn,  lấy  keo 

tham làm gốc nên núi hoang, đầm trống là chốn trọ. Có lúc bầu bạn cùng súc 

sanh, lấy ngu si làm gốc nên trên cạn, dưới nước, trên không là chốn trọ. Có 

lúc bầu bạn cùng Tu-la, lấy sân mạn làm gốc nên Tu Di, biển cả là chốn trọ. 

Có lúc lấy bầu bạn cùng loài người, lấy cương thường làm gốc nên các nước 

trong bốn châu  là chốn trọ. Có  lúc bầu bạn  với chư Thiên cõi dục,  lấy  giới 

thiện  làm  gốc  nên các tầng trời Địa Cư,  Không Cư là chốn trọ. Có  lúc bầu 

bạn cùng trời Sắc Giới, Vô Sắc Giới, lấy thiền-định làm gốc nên Tứ Thiền, 

Tứ Không là chốn trọ. 

Ở  trọ  chốn  nào  bèn  chấp  vào  chốn  ấy  chẳng  biết  là  quán  trọ.  Than  ôi! 

Giấc  mộng  quê  xưa  hãy  còn  mơ  hồ,  tạm  dung  nơi  đất  khách  há  là  rốt  ráo? 

Chẳng gởi thân nơi An Dưỡng để hoành siêu, chẳng ngộ Tịch Quang để triệt 

thượng (thấu suốt theo chiều dọc), há có thể vượt khỏi cái nghĩa chữ “lữ” ư? 

Cư sĩ Uông Nhuận ở kinh đô, pháp danh Tánh Tịnh, biệt tự Lữ Tam, xa 

nhà du học đã lâu. Về già sống ở Cầm Xuyên, có cậu con trưởng khéo quán 

xuyến  việc  nhà  nên  cư  sĩ  chẳng  bị  việc  nhà  phiền  nhiễu,  tuy  nhà  cao  cửa 

rộng  đáng  để  dưỡng  già,  nhưng  cư  sĩ  coi  như đồ  bỏ,  coi  như ở  nhờ.  Cư  sĩ 

luôn trường trai thờ Phật, giữ lòng đạm bạc, vô dục, luôn khăng khắng tu trì, 

hỏi đạo. Niên hiệu Khang Hy, nhằm ngày mồng Một giữa Thu năm Ất Mão, 

chính là ngày tròn bảy  mươi tuổi, các thân hữu cố cựu tranh nhau soạn văn 

để  chúc  mừng,  làm  thơ  để  ca  tụng,  cư sĩ  đều  cảm  tạ  nhưng  chẳng  xem,  có 

xem cũng chẳng đọc kỹ, bảo: “Chỉ tổ gây chướng ngại cho tai mắt mà thôi! 

Dùng  lời  tâng  bốc  làm  ô  danh  tôi!  Nếu  ai  tặng  tôi  pháp  ngữ,  lòng  tôi  mới 

thỏa”. 

Họ bèn xin tôi giảng ý nghĩa chữ Lữ Tam. Tôi nghĩ rằng: cư sĩ đã từng 

lữ du trong tam giới, ông là bậc lữ du lão thành, há chẳng phải đã từng trôi 

nổi từ kinh đô đến Cầm  Ấp đấy ư?  Tôi trộm  nghĩ  người  họ  hàng cùng  quê 

với cư sĩ, đa phần thâu góp vật lạ đi buôn bán khắp bốn phương. Đối với chữ 

Lữ,  họ chỉ đạt được  mối  lợi chứ chưa  hiểu cùng tột cái  nghĩa. Nay cư sĩ  lữ 

du trong ấy, giả sử có ai bảo cho cái mưu đốt biển của Y Sinh, hiến cái kế xẻ 

núi của họ Quách, tôi biết chắc cư sĩ sẽ bịt tai bỏ đi. 

Chỉ có mỗi kỳ chúc thọ thất tuần ấy, ông mới có thể khước từ chén rượu 

mừng của bè bạn, chẳng bận tâm sắp đặt cỗ bàn, [nhưng điều đó] chẳng thể 

ngăn ông  hỏi tôi  về đường  lối khô  khao, đạm  bạc, tịch  mịch, bàn bạc cùng 

tôi về ý chỉ khác đời, trái tục, có thể nói là: lòng tinh thuần chân thành chưa 

tan, tánh chất phác  vẫn còn, [như vậy] đã gần  với đạo chưa? Xin  thưa:  vẫn 

chưa!  Đã  nói  là  “Lữ  Tam”  thì  hết  thảy  pháp  quy  về  Lữ,  nhưng  không  có 

pháp nào qua được Lữ. Nghĩa là: 

- Gặp đâu chấp đó, chẳng biết nó là tạm bợ. Đấy là Lý Tánh Lữ. 

-  Hiểu  rõ  tam  giới  giống  như  quán  trọ;  bổn  nghiệp,  bầu  bạn,  nơi  chốn 

mỗi mỗi sai khác. Đấy là Danh Tự Lữ. 

- Biết tam giới chẳng phải là nhà, chẳng trụ, chẳng chấp vào cảnh thô tệ, 

chẳng sanh tham luyến. Đấy là Quán Hạnh Lữ. 

-  Phương  tiện  chiết  phục  khách  trần  phiền  não,  giấc  mộng  lữ  thứ  dài 

dằng dặc mường tượng sắp tỉnh. Đấy là Tương Tự Lữ. 

- Chẳng lìa pháp giới, nương gởi trần hoàn, xót kẻ lữ thứ tận lực cứu tế. 

Đấy là Phần Chứng Lữ. 

- Trong căn nhà mục nát, cũ kỹ thuộc về một người này 18, ta thường ở 

trong ấy thuyết pháp, giáo hóa. Lúc lửa lớn thiêu đốt, ta ở trong cõi này an 

ổn. Đấy là Cứu Cánh Lữ. 

Nếu  chẳng  hiểu  được  nghĩa  này  sẽ  ngộ  nhận  trạm  đưa  thư,  chòi  truyền 

tin  là  quê  nhà,  mọi  chuyện  mưu  cầu  không  chuyện  nào  chẳng  phải  là  việc 

trong nhà lửa! Hoặc lại sợ nẻo đường lữ thứ lắm nỗi khổ nạn, lắm phen băn 

khoăn  đi  không  trở  lại,  khiến  cho  tứ  sanh  cùng  hôn  mê  trong  sáu  nẻo  còn 

biết  nhờ  vào  đâu?  Nếu  như  vậy  thì  đều  là  chẳng  đúng  với  ý  nghĩa  chữ  Lữ 

vậy. 

Hiện tại, cư sĩ chỉ nên lấy An Dưỡng làm chốn nương náu, đừng suốt đời 

cam phận  lữ khách. Nếu  như hoa  nở thấy  Phật, chứng đắc chân thường,  lại 

đoái tưởng Sa Bà, trở vào tạm ngụ để cứu giúp chúng bạn, khuyến dụ quần 

mê,  lại  còn  phân  thân  ứng  tích  trong  phương  xa  cõi  khác,  ra  vào  tam  giới 

chẳng chán mệt. Đấy là bậc Cứu Cánh Lữ thì mới khỏi uổng cái ý nghĩa đặt 

tự cho cư sĩ vậy. 

  

---o0o--- 

15. Phép quán tướng bạch hào của Phật 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ dạy:  “Nếu muốn sanh Tây Phương nên quán 

 tượng [Phật] một trượng sáu trên mặt nước ao”.  Kinh lại dạy:  “Thân tướng 

 rất  nhiều  chẳng  thể  quán  trọn  thì  nên  khởi  đầu  từ  một  tướng,  nghĩa  là 

 chuyên quán một tướng bạch hào. Đợi đến khi quán [tướng ấy] thành thục 

 thì các tướng khác tự nhiên hiển hiện”.  

Bạch hào dài một trượng năm thước, chu vi năm tấc. Phía ngoài có tám 

cạnh, bên trong rỗng thông, từa tựa như ống lưu ly, nằm giữa hai mày, biểu 

thị Trung Đạo; uyển chuyển xoay theo chiều phải trắng như kha tuyết, sáng 

sạch rực rỡ soi tỏ  thân  vàng.  Lúc tưởng tướng ấy  nên  giữ cho tâm kiên cố. 

Nếu tâm hôn mê tán loạn thì hãy chế ngự cho tâm minh tịnh; bởi lẽ minh sẽ 

chẳng hôn mê, tịnh sẽ chẳng tán loạn. 

Nên biết rằng minh tịnh là hiệu quả của Chỉ Quán, là thể của Định Huệ, 

mà cũng chính là bản thể của tâm. Chỉ Quán là công phu, Định Huệ là nhân 

hạnh. Minh tịnh là hiệu quả của việc dụng công. Minh tịnh đến cùng cực sẽ 

nhanh chóng khế hợp bản thể. Nếu đạt đến quả vị cùng cực sẽ thành hai thứ 

phước trí trang nghiêm. 

Nay  thân  tâm  tịch  định  là  Chỉ,  quán  tướng  bạch  hào  của  Phật  là  Quán. 

Tướng bạch hào rành rẽ là Minh. Giữ vững chẳng rộng là Tịnh. Đấy là nhờ 

đến thân  tướng của Phật để  hun đúc tâm tánh của  mình;  nếu quán trí thành 

tựu sẽ tự nhiên hiển hiện, chính là nghĩa ấy. Nhưng muốn tu pháp quán này 

phải thấu rõ “vạn pháp duy tâm”. Kinh nói: 

 Tâm như công họa sư,  

       Tạo chủng chủng ngũ ấm,  

       Nhất thiết thế gian trung,  

       Mạc bất tùng tâm tạo.  

(Tạm dịch: 

Tâm như thợ vẽ khéo, 

Tạo bao thứ ngũ ấm, 

Trong hết thảy thế gian, 

Không chi chẳng tâm tạo). 

Vì thế biết rằng tướng bạch hào của Phật Di Đà tâm ta sẵn có, trong định 

hiện ra [tướng ấy] cũng là do tâm ta tạo ra. Tâm này làm thành tướng bạch 

hào,  tâm  này  là  tướng  bạch  hào,  chẳng  từ  cái  gì  khác  mà  có,  chẳng  từ bên 

ngoài đến. Liễu đạt như thế mới gọi là “tu quán đúng pháp”. 

Nói  chung,  cái  quán  trí  để  quán  là  Nhất  Tâm  Tam  Quán,  cái  tướng 

bạch hào được quán là Nhất Cảnh Tam Đế. Vì sao vậy? Trong Định, hào 

tướng tuy hiện ra trước, nhưng đều do nhân duyên tưởng niệm, không có 

tánh tướng thật. Đấy là pháp sanh bởi nhân duyên, pháp vốn không có tự 

tánh, không tha tánh, không cộng tánh, không  nhân duyên  tánh. Do bốn 

tánh đều không  nên không có thật tánh;  nhưng tướng bạch  hào sanh bởi 

tưởng niệm ấy chẳng phải chỉ là tướng không tánh, mà cũng nào có khác 

chi  như bóng  trong  gương,  như bóng  trăng  in  nước  nên  chẳng  có  tướng 

thật. 

Do tánh lẫn tướng chẳng thật nên nó vừa là không, vừa là chân. Do theo 

niệm  mà  thấy  được  nên  nó  chính  là  Giả,  là  Tục.  Do  là  Giả,  là  Tục  nên  nó 

chẳng  phải  là  chân  không.  Do  nó  chính  là  chân,  chính  là  không  nên  chẳng 

phải là Tục, là Giả. Đấy chính là một niệm “tác - thị” (làm - là: “tâm này làm 

Phật,  tâm  này  là  Phật”) vừa  che  lấp,  vừa  chiếu  soi,  lìa  “tức”  lìa  “phi”,  là 

“tức”  mà  chẳng  phải  là  “tức”.  Vì  thế  đấy  là  quán  cảnh  trung  đạo  tam  nhất 

viên  dung  chẳng  thể  nghĩ  bàn  19.  Từ  các  Đế  phát  khởi  Quán,  Quán  chiếu 

ngược lại Đế. Cảnh - Quán chẳng hai vì chỉ là nhất tâm. Cổ đức có bài tụng 

rằng: 

 Cảnh vi diệu giả, quán vi không,  

 Quán cảnh song vong tức thị Trung.  

 Vong chiếu hà tằng hữu tiền hậu.  

 Nhất tâm dung tuyệt liễu vô tung.  

Bài tụng này chỉ nói đại lược nên tôi phải giải thích đại lược ý nghĩa: 

-  Cảnh  là  diệu  giả  nên  Trung  và  Không  cũng  phải  gộp  trong  ấy;  nếu 

chẳng  gộp  vào  đấy,  sao  gọi  là  “diệu”  được?  Nói  “quán  vi  không” (quán  là 

không) là ám chỉ Diệu Không, mà Trung và Giả cũng phải bao hàm trong cái 

Không đó. 

-  Nói  “quán  cảnh  song  vong”  là  gộp  cả  ý  “song  chiếu”  vào  trong  đó. 

“Song vong” tức là chẳng phải Không, chẳng phải Giả; “song chiếu” là vừa 

Không,  vừa  Giả.  Do  chẳng  chấp  vào  hai  bên  mà  cũng  chẳng  lìa  hai 

bên (Không và Giả) nên “tức thị Trung” (chính là Trung Đạo). 

- Hai câu tiếp đó  ý  nói: Vong  và chiếu đồng  thời (“Vong chiếu  hà tằng 

hữu tiền hậu”: Vong và chiếu chưa hề có trước sau) nên nhất tâm viên dung, 

tuyệt đối đãi. Đó là vì cảnh tuy có ba (Không - Giả - Trung) nhưng thuộc về 

cảnh  bị  quán (sở  quán  chi  cảnh) nên  gọi  là  “diệu  giả”.  Giả  quán  tuy  cũng 

gồm đủ ba thứ nhưng thuộc về Năng Quán nên gọi là Diệu Không. Cảnh và 

Quán tuy mỗi thứ đều có đủ ba thứ nhưng đã dùng đến phép diệu quán “song 

vong song chiếu”, ngầm khế hợp diệu cảnh “song phi song tức” (cả hai đều 

“chẳng  phải  là”,  nhưng  cả  hai  cũng  đều  “chính  là”) nên  chỉ  là  Diệu  Trung. 

Do  vậy,  nêu  một  chính  là  ba,  nói  ba  chính  là  một,  ba  và  một  chẳng  tương 

đồng, nhưng ba và ba chẳng phải là khác. Chẳng thể dùng ý thức, suy lường, 

chẳng  thể  dùng  danh  từ,  ngôn  ngữ  hòng  phân  biệt  được  nên  nói  là: “Vong 

 chiếu chưa từng có trước sau! Nhất tâm dung tuyệt vô tăm tích!”  

Dùng  bốn  câu  này  để  thâu  tóm  trọn  không  còn  sót  diệu  lý  cảnh  - quán 

viên  dung.  [Lãnh  hội  được]  bài  kệ  mầu  nhiệm  này  còn  hơn  đọc  cả  trăm 

quyển  sách  của  tông  Thiên  Thai.  Nếu  chẳng  hiểu  rõ  nhất  tâm,  dù  có  quen 

thuộc với giáo lý Thiên Thai sợ rằng chẳng dễ thấu hiểu được nổi bài kệ này. 

Kinh  dạy:  “Chỉ  nghe  đến  tên  gọi  của  tướng  bạch  hào  còn  diệt  được  vô 

 lượng tội, huống hồ là đúng như pháp mà hệ niệm”.  

Đức  Thích  Ca  Như  Lai  kim  khẩu  truyền  dạy,  ngài  Thiên  Thai  Trí  Giả 

khuyên dạy chuyên tu. Cận đại, chỉ có mỗi U Khê Đại Sư là thường tu phép 

quán này. Nay tịnh nghiệp hành nhân nếu có thể nhất tâm trì danh vãng sanh 

lại kiêm tu diệu quán thì phẩm vị vãng sanh ắt là phải cao, nhưng nếu chẳng 

phải là hàng lợi căn thượng thượng thì đừng gắng gượng thực hành. 



---o0o--- 

16. Quy củ tu tập của Phật thất “nhất tâm tinh tấn niệm Phật” 

 Tịnh nghiệp tỳ kheo Hành Sách ở Phổ Nhân Viện thuộc Ngu Sơn chế lập 



* Sự lệ (quy cách kết thất) 

Chọn  nơi  thanh  tịch,  rộng  rãi  làm  Phật  đường.  Trong  Phật  đường  thờ 

thánh  tượng  Di  Đà,  treo  các  phan  đẹp,  thắp  đèn,  đốt  nhang  suốt  bảy  ngày 

chẳng  dứt.  Chỉ  dùng  hương  và  ánh  sáng  để  trang  nghiêm  đúng  pháp  cúng 

dường, chẳng dùng đến các món thức ăn, trái cây, tán vịnh, âm nhạc v.v... 

Hai  bên  bày  một  cái  bàn  dài;  cũng  dùng  lư  hương,  đồ  cúng  để  trang 

hoàng. Phía ngoài mỗi bàn bày bốn cái tọa ỷ. Chính giữa, ngay trước tượng 

Phật bày  một cái bàn dài, kê sao cho ngang hàng với hai cái bàn ở hai bên. 

Mỗi bàn cách nhau chừng một hai thước để ra vào được. Trên bàn bày một 

đạo  sớ  văn,  một  bộ  lư  lớn,  hoa,  đèn,  vật  cúng  sao  cho  tương  xứng.  Trước 

bàn,  bày  bốn  cái  bồ  đoàn.  Hai  bên  phía  gần  tường,  nếu  không  có  giường 

thiền thì bày nhiều tòa ngồi để cho hành nhân lúc theo ban của mình lui ra sẽ 

ngồi đó. 

[Trong  số]  những  bạn  đồng  hạnh  tịnh  nghiệp  chọn  lấy  12  người,  chia 

làm  ba  ban,  mỗi  ban  bốn  người.  Người  ngồi  vị  trí  đầu  [trong  ban]  gõ  dẫn 

khánh để ghi nhớ Phật hiệu; lấy ngàn câu niệm làm chừng. Người ngồi kế gõ 

mõ; hai người còn lại tuần sát, thấy ai hôn trầm tán loạn bèn cảnh tỉnh. 

Ban  ở  chính  giữa  hướng  thẳng  về  đức  Phật  là  ban  thứ  nhất.  Người  thứ 

nhất ngồi gần phía Tây là trưởng ban, chính là Thất Chủ. Ban bên phải ngồi 

hướng  mặt  về  phía  Ðông  là  ban  thứ  hai,  người  ngồi  gần  phía  trên  nhất  là 

trưởng ban.  Ban  bên trái  ngồi  hướng  về  Tây  là ban thứ ba,  người  ngồi  gần 

phía dưới nhất là trưởng ban. Trên hai cái bàn dài thượng, hạ đặt trước đức 

Phật, mỗi bàn đều đặt  một bộ dẫn khánh và mõ nhỏ, dùng xong lại đặt trên 

bàn. 

Việc sắp đặt điện đường dành cho Phật thất nên chuẩn bị chu đáo ngay 

từ  ngày hôm  trước ngày khai thất. Tăng, tục tham dự Phật thất cũng  nên tụ 

tập đến từ ngày hôm trước. Tắm gội xong nên thỉnh Chủ Thất Sư phân ban, 

quy định chỗ ngồi, chỉ dạy diễn tập: mỗi ban nhiễu Phật niệm trăm câu, lại 

trở về chỗ đổi ban. Trong khi đang đi nhiễu, đột nhiên đánh sáu tiếng mõ lớn 

để thay cho tiếng bang 20 báo giờ ăn. Ba ban đúng pháp ra khỏi Phật đường, 

đến  trai  đường  nhiễu  niệm,  ngưng  mõ,  đánh  tiếp  mộc  bản.  Ðánh  mộc  bản 

xong liền niệm Phật, trở về Phật đường đi xoay vòng trở về chỗ mình ngồi. 

Chỉ dạy minh bạch mỗi việc cho đại chúng hiểu rành rẽ vì trong khi kết 

thất  cấm  nói,  chẳng  tiện  chỉ  dạy  nên  cần  phải  diễn  tập  trước.  Tập  xong,  ai 

nấy tự chí thành lễ Phật, cầu Phật gia bị khiến cho mọi việc trong bảy ngày 

bảy  đêm  đều  được  hoàn  thành,  chẳng  bị  nội  ma  ngoại  chướng  khởi  lên. 

Xong xuôi nên đi nghỉ sớm để khỏi đến nỗi bị mệt nhọc. 

Ngày  thứ  nhất,  canh  năm,  gióng  chuông  báo  thức,  đại  chúng  thức  dậy 

rửa  ráy,  súc  miệng  xong  xuôi,  dùng  cháo  lót  dạ,  lên  Phật  đường.  Chủ  Thất 

Sư gõ dẫn khánh, lễ Phật ba lạy, mọi người đứng yên vào chỗ mình, cử bài 

Hương  Tán,  tụng  kinh  A  Di  Ðà,  tiếng  tụng  kinh  nên  hòa  hoãn.  Tụng  chú 

Vãng  Sanh  ba  biến,  xướng  bài  kệ  Tán  Phật  rồi  xưng  danh  hiệu  Phật.  Ban 

ngồi chính giữa đánh hai tiếng khánh, xá rồi nhiễu Phật. Hai ban tả hữu ngồi 

ngay ngắn niệm thầm theo. Kẻ hôn trầm tán loạn nặng nề thì khẽ động môi 

răng  để  khỏi  bị  quên  lửng,  gián  đoạn  hay  bị  lạc  vào  tánh  hôn  trầm  vô  ký. 

Người tinh thần sáng sủa thì nên nhắm mắt tịnh lự, nhất tâm duyên theo Phật 

khiến cho Phật hiệu trong tâm rõ ràng như được xâu thành chuỗi, chẳng gián 

đoạn, chẳng tạp. 

Ban đầu tiên nhiễu Phật xong, đứng xuống phía dưới, niệm đến chữ Ðà 

đánh  một tiếng khánh.  Ban thứ hai  liền từ chỗ  ngồi đứng dậy, thong  thả ra 

khỏi vị trí, đứng thành một hàng bên bàn Phật. Ban đầu tiên lại gõ một tiếng 

khánh; sau bốn năm câu niệm Phật, lại gõ liền hai tiếng khánh ở chữ Ðà và 

chữ  Phật,  ngừng  niệm,  hướng  về  Phật  bái  xá,  rồi  ngồi  vào  các  tòa  trống  ở 

bên phải. 

Ban  thứ  hai  liền  niệm  Phật  tiếp  theo,  bái  xá,  đi  nhiễu  giống  như  trên. 

Niệm Phật xong lại đứng ở phía trên, gõ ba tiếng khánh. Ban cuối cùng liền 

đứng  dậy,  ra  khỏi  chỗ  ngồi,  đứng  vào  phía  dưới  niệm  Phật  tiếp,  đi  nhiễu 

giống hệt như cách thức của ban trước. Ban thứ hai liền lui về ngồi nơi các 

tòa trống ở bên trái, im lặng duyên theo Phật hiệu. 

Ba ban niệm Phật như thế, hết lượt lại trở lại từ đầu; từ sáng đến tối tiếng 

niệm Phật chẳng dứt. Mỗi phen xưng niệm một ngàn câu xong lại mặc niệm 

hai ngàn câu, đi kinh hành niệm Phật ngàn câu, an tọa niệm Phật  một ngàn 

câu để thân, miệng chẳng mệt mỏi, sự gắng sức và nhàn nhã được quân bình. 

Hễ nhiễu Phật xong, thấy không có mõ nhỏ đặt ở cạnh bàn mới được trở về 

chỗ  ngồi  để  thứ  lớp  hoàn  toàn  không  bị  lầm  lạc.  Ngoài  mười  hai  người  ra, 

chẳng  cần  biết  là  tăng,  tục  nhiều  ít  cũng  chia  thành  ba  ban,  đi  thì  cùng  đi, 

ngồi thì cùng ngồi. 

Trai  đường  bày  biện  theo  vòng  tròn,  ba  mặt  kê  bàn  nối  nhau,  chỉ  trừ 

phương dưới  và chính  giữa  là để trống đôi chút để ban  hành đường  ra  vào. 

Bốn phía chỗ gần tường đều kê sao cho đi nhiễu được. Ngoài ba bữa cháo ra, 

trước ngọ ăn thêm một bữa; chỉ có hai bát thức ăn, hai người ăn chung. Mỗi 

bữa, dọn cơm xong, đánh sáu tiếng bang (biểu thị Nam Mô A Di Ðà Phật). 

Trong  Phật đường khi  nghe tiếng bang thì bất luận ban  nào [đang  xưng 

niệm]  cũng  [tiếp  tục]  nhiễu  niệm  như  thường.  Ðến  bàn  đặt  sớ,  trưởng  ban 

đặt  xâu  chuỗi  lên  bàn,  cầm  dẫn  khánh  đánh  hai  tiếng,  bái  xá  (Nếu  lúc  này 

tiếng niệm Phật quá nhanh thì ngay lúc này đổi nhịp mõ lơi hơn). Hai ban tả 

hữu đứng dậy, đồng thanh xưng niệm. Trưởng ban cầm dẫn khánh, theo lối 

đi chính giữa hướng về Phật đi nhiễu, theo đường giữa ra khỏi Phật đường. 

Nếu ban đầu  tiên dẫn trước thì các ban còn  lại  nối theo sau. Ðợi cho tất cả 

tăng, tục thuộc ban ấy đi hết, ban kế đó mới được đi tiếp theo. Nếu ban thứ 

hai ở trước thì ban thứ ba đi tiếp theo đó, ban đầu tiên đi cuối cùng. Nếu ban 

đầu  tiên  dẫn  đầu  thì  ban  đầu  tiên  đi  tiếp  theo  đó,  ban  thứ  hai  đi  sau  cùng, 

chẳng được vượt lên làm loạn thứ tự. 

Ðến  trai  đường,  hữu  nhiễu  một  vòng  đợi  cho  ban  cuối  cùng  đến  trai 

đường  xong,  trưởng  ban  liền  đánh  một  tiếng  khánh,  dứt  mõ,  ngưng  niệm 

Phật,  ai  nấy  tùy  chỗ  mình  đã  đi  đến  đâu  mà  ngồi  vào  đó,  chẳng  được  đùn 

đẩy  kẻ  trước  người  sau,  hoặc  tách  ra  khỏi  vị  trí.  Ngồi  đâu  ăn  ở  đó,  chẳng 

dùng đến các pháp tắc bái xá, niệm tụng, Xuất Sanh v.v… Cạnh đó, treo một 

tấm bản và dùi, sai một Sa Di đứng sẵn cạnh đó, chờ khi tiếng  mõ nhỏ vừa 

dứt, liền đánh bản niệm Phật, mỗi tiếng đánh hai tiếng bản. Ðại chúng trong 

lúc  ăn  nhất  tâm  duyên  theo  Phật  hiệu,  chẳng  được  phóng  dật  trong  khoảnh 

khắc. 

Ăn  xong,  trưởng  ban  đánh  một  tiếng  khánh  ngay  chữ  Nam,  Sa  Di  liền 

đánh liền hai tiếng bản ngay chữ Ðà Phật để kết thúc. Ðại chúng ra khỏi chỗ 

cũng  chẳng  bái  xá,  liền  cất  tiếng  niệm  Phật  hữu  nhiễu  trở  về  Phật  đường, 

nhất loạt theo như thứ tự trước. Trưởng ban đến đứng tại chỗ của mình, đánh 

hai tiếng khánh, bái xá, đặt khánh lên bàn, cầm lấy xâu chuỗi nhiễu Phật, các 

ban khác trở về ngồi chỗ cũ. Những người thuộc tả ban ngoảnh mặt về Tây 

nên đi thuận chiều đến bên bàn, từ vị trí cuối mà tiến lên, đừng đi xộc thẳng 

vào, đừng đi ngược chiều. Phàm khi trở về chỗ hay lúc xuất ban và người có 

việc  phải  ra  vào  đều  nên  đi  an  tường  thong  thả,  chẳng  được  hấp  tấp  rảo 

bước. 

Ðến  đêm,  trời  vừa  hoàng  hôn,  trên  bàn  đặt  sớ  cũng  thắp  đuốc  lớn.  Từ 

đấy trở đi,  mỗi ban  hai lượt đi  nhiễu  niệm Phật sáu ngàn tiếng; đợi đến  lúc 

ban  cuối  đi  nhiễu  niệm  Phật,  Thất  Chủ  ra  khỏi  chỗ  mình,  đánh  một  tiếng 

khánh. Ðại chúng cùng đứng dậy đồng thanh nhiễu niệm; chẳng cần biết đến 

thứ  tự  của  tăng  tục  của  ba  ban.  Ước  chừng  vài  mươi  vòng  xong,  Thất  Chủ 

đứng ngay chính giữa ở phương dưới, hướng về Phật, đánh ba tiếng khánh, 

gõ dồn  mõ  nhỏ  một  hồi,  ngưng  niệm  Phật. Ðại chúng cùng  hướng  về Phật, 

đánh dẫn khánh, cùng niệm bài phát nguyện như sau: 

 Ðệ tử chúng con chí tâm phát nguyện: 

       Nguyện lúc lâm chung tâm chẳng loạn 

       Chánh niệm sanh thẳng về An Dưỡng 

       Gặp gỡ Di Ðà cùng thánh chúng 

       Tu hành Thập Ðịa vui thường hằng 

Ba chữ cuối đánh thong thả ba tiếng khánh, lễ Phật ba lạy, trở về “đơn” 

để  ngủ.  Lúc  ấy,  mọi  người  nên  gìn  giữ  ba  nghiệp,  ngủ  trong  chánh  niệm, 

chẳng  được  làm  chuyện  khác,  nói  gì  khác,  khởi  lên  tạp  tưởng  khác.  Cũng 

chẳng được lễ  vị Phật  nào khác, tụng kinh, chú khác, dù có  hằng khóa trọn 

đời chẳng khuyết cũng đều đình chỉ, sau bảy ngày sẽ hành trì bù lại. Vì nếu 

để  gián  đoạn,  xen  tạp  thì  còn  đáng  được  gọi  là  bảy  ngày  trì  danh  nhất  tâm 

bất loạn nữa ư? 

Sau  khi  đại  chúng  đã  ngủ,  lúc  hai  cây  quan  hương  sắp  tàn,  vị  Hương 

Ðăng Sư (người trông coi nhang đèn) nên bảo nhà bếp sắp sẵn nước rửa mặt, 

cháo lót dạ, rồi đánh chuông báo thức. Từ đấy, trong sáu ngày sau, vào Phật 

đường lễ Phật xong, liền đọc ngay bài Tán Phật, chẳng tụng kinh chú, những 

điều khác đều giống như ngày đầu tiên. 

Trong kỳ kết thất, nên thỉnh hai người làm Hộ Thất Sư để làm bậc ngoại 

hộ, khuyên tăng, tục tùy hỷ chớ vào Phật đường, ngoại trừ người chuyên vì 

niệm  Phật  mà  đến  bèn  dẫn  vào  lễ  Phật  ba  lạy,  ghép  vào  ban  đang  nhiễu 

niệm,  hoặc  ghép  vào  hai ban tả  hữu đợi đến phiên, chẳng được xúm  xít trò 

chuyện.  Nếu  kỳ  hạn  chưa  mãn  mà  đã  muốn  đi  thì  lễ  Phật  đi  ra,  chẳng  cần 

phải từ biệt đại chúng. Tăng, tục đã đến trước  lúc kết thất, phát  nguyện dự 

trọn đủ bảy ngày thì phải dự hết một kỳ, chẳng theo lệ như người tùy hỷ. 

Nếu  như  người  tuổi  cao  có  bệnh,  sức  khó  gắng  gượng  nổi  thì  có  thể 

ngầm báo với Hộ Thất Sư, xin viết thiếp chuyển đạt cho Thất Chủ, hoặc lúc 

đi kinh hành thì ngồi  một chốc, hoặc đêm xuống đi ngủ sớm, đó là phương 

tiện phá cách vậy. Kế đó, cắt đặt một người làm Giám Trực Sư, trong chúng 

kẻ nào trái nghịch ước định liền nêu tên ghi phạt, chẳng được bỏ qua. Kế đến 

cử  một  người  làm  Hương  Đăng  và  hai  người  hành  giả.  Hương  Đăng  trông 

nom  hương,  lửa,  đèn  đuốc,  nến  lụn  thì  cắt  bấc,  hương  hết  thì  thắp  hương 

mới; khi đại chúng phó trai thì giữ Phật đường chẳng ra, khi đại chúng ngủ 

nghỉ thì trông hương định giờ ngủ. Cần phải sắp đặt bậc lão thành vào vai trò 

này. Nếu mệt mỏi thì có thể cùng Giám Trực Sư chia phiên ngủ nghỉ, chẳng 

được để lỡ việc khiến đại chúng bị lầm lạc. 

Hai  người  Hành Giả  lo  liệu trà  nước, tắm  rửa  v.v… Trước  giờ  ngọ dọn 

trà  hai  lần,  sau  giờ  Ngọ  chẳng  kể  mấy  lần,  đêm  xuống  lại  dọn  trà  một  lần. 

Mỗi khi dọn trà xong, liền thu lấy chén tách rửa sạch, đợi đến khi ban nhiễu 

niệm  ngồi  yên  lại châm  thêm.  Phàm  là chậu,  nước,  giặt  rửa,  nếu đại chúng 

cần đến đều nên tận tâm sắp đặt. Hộ Thất Sư cũng tùy thời xem xét, đừng để 

thiếu sót. 

Ngày  mãn  thất,  đêm  xuống,  niệm  Phật  sáu  ngàn  câu  xong,  đợi  sau  khi 

ban cuối cùng đã niệm Phật tiếp theo, Chủ Thất Sư như thường lệ gõ khánh; 

ba  ban  cùng  đứng  dậy,  nhiễu  niệm  năm  trăm  câu  Phật  hiệu.  Chủ  Thất  Sư 

đứng ở đầu  phía Ðông bàn Phật,  hướng  về phía  Phật,  gõ  một tiếng chuông 

gia trì, đại chúng cùng hướng về Phật. 

Ðánh đến tiếng chuông thứ ba thì chuông trống cùng trỗi, đánh mõ lớn, 

quỳ niệm Quán Âm, Thế Chí, Ðại Hải Chúng, mỗi danh hiệu mười lần như 

khóa tụng kinh tối thường lệ, tụng bài Tiểu Tịnh Ðộ Hồi Hướng Văn, lễ Phật 

mười  hai  lạy,  Bồ  Tát ba  lạy,  tam  tự quy  xong,  liền  đánh  một  tiếng  chuông 

gia  trì,  đại  chúng  quay  mặt  hướng  về  lối  đi  chính  giữa.  Thất  Chủ  Sư  đến 

chính  giữa  phương  dưới,  triển  cụ  21,  lễ  Phật,  trường  quỳ.  Ðại  chúng  niệm: 

“Nam Mô Ðại Thừa Thường Trụ Tam  Bảo”. Vị Hộ Thất Sư tuyên sớ xong 

bèn đánh mõ nhỏ tụng chú Vãng Sanh để hóa sớ, chẳng nệ là bao nhiêu biến. 

Tụng  chú  xong,  niệm  kệ  phát  nguyện,  bái  xá,  trở  về  trước  Phật,  đại 

chúng cùng  triển cụ,  lễ ba  lễ,  xếp  ngọa cụ lại,  bái  xá.  Khánh đánh  lên, dẫn 

đại chúng  ra khỏi Phật đường, đến thất của vị Chủ Thất Sư  lễ tạ. Chủ  Thất 

Sư cùng đại chúng đến chỗ Hộ Thất Sư và chỗ các vị chức sự, đi vòng quanh 

liêu tạ từ xong, rồi trở lại Phật đường nhiễu lễ. Ðấy là xong một kỳ kết thất. 



* Phạt lệ (quy định xử phạt) 



Trị  phạt  có  ba  cấp  độ:  Bậc  thượng  phạt  tiền  một  trăm  đồng,  bậc  trung 

phạt năm mươi đồng, bậc hạ phạt mười đồng. Chẳng cần biết là tiền mắc rẻ, 

cứ chuẩn theo đây  làm  mức. Trong Phật đường treo  một  tấm biển, đặt  một 

bộ bút  nghiên. Có kẻ  nào đáng phạt,  vị Giám Trực Sư sẽ  viết  lên tấm  biển 

đó. Viết xong cầm đưa cho người phạm lỗi biết. Kết thất xong, kết toán ông 

kia bà nọ bị phạt bao nhiêu tiền để kẻ đó mua hương cúng Phật hoặc phóng 

sanh. Nếu ai không có tiền thì phạt trì chú Vãng Sanh, cứ mười biến chú ứng 

với một đồng. 

Trong các lệ cấm, điều thứ nhất là chẳng được trò chuyện. Chẳng luận là 

trong Phật đường hay ngoài Phật đường, trước lúc bắt đầu niệm Phật hay đã 

niệm  Phật  xong, chỉ cần phạm  một  lần  là  phạt tội bậc thượng, phạm  ba  lần 

phải rời khỏi nơi kết thất. Nếu có việc bất đắc dĩ phải nói thì ngầm thưa với 

Hộ  Thất Sư một  hai câu  rồi thôi. Nếu  nói  nhiều  hoặc  nói  lớn tiếng cũng bị 

phạt như thế. 

Nếu cần bỏ bớt, mặc thêm áo v.v... thì tự rời chỗ, làm xong mau trở lại. 

Nếu mượn chuyện bên ngoài để lần chần thì phạt tội bậc hạ. Nếu tự lẻn vào 

liêu xá để ngồi, hay nằm chốc lát thì phạt một tội bậc thượng. 

Có việc  muốn ra khỏi Phật đường thì  phải  người  này ra, người kia  vào. 

Nếu người trước chưa trở lại, phải đợi một chút. Nếu có việc gấp rút thì hai 

người cùng đi ra cũng được. Nếu trong số bốn người, hai người đã đi ra mà 

người thứ ba cũng theo ra luôn thì phạt một tội bậc hạ. Người đến sau ngồi 

ghép vào các ban thì chẳng tính. 

Đi  nhiễu chưa  xong thì chẳng được vượt ban ra ngoài. Phải đợi đến  lúc 

ban mình trở về chỗ ngồi yên ổn rồi mới được rút lui. Nếu bỏ ban đi ra thì dù 

là Tăng hay tục cùng bị phạt một tội bậc trung. 

Thượng ban nhiễu Phật gần xong, hạ ban chẳng được rời khỏi vị trí. Nếu 

ra khỏi Phật đường không  đúng  lúc đến  nỗi ban  mình đến phiên chẳng  vào 

thì  phạt  một  tội  bậc  trung.  Tăng  hay  tục  được  ghép  theo  ban  trong  lúc  đi 

nhiễu, nếu chẳng phải là người cao tuổi có bệnh đã bẩm bạch [với Hộ Thất 

Sư] từ trước, cứ tự tiện đứng ngồi thì phạt một tội bậc hạ. 

Như lúc an tọa, nếu do tánh không ngồi yên được bèn nhập lẫn vào ban 

khác để nhiễu niệm thì phạt một tội bậc trung. Ra vào nhiều lần thì phạt một 

tội bậc hạ, trừ người có bệnh. 

Lúc  ra  khỏi  ban,  trở  về  chỗ  ngồi  và  lúc  ra  khỏi  Phật  đường,  vào  Phật 

đường đều phải oai nghi, thong thả trật tự, nếu rảo bước gấp gáp thì phạt một 

tội  bậc  hạ.  Trong  Phật  đường  đi  đứng  ngược  chiều  gây  trở  ngại  cho  đại 

chúng thì phạt một tội bậc hạ. 

Xông xáo vượt ban ra vào thì phạt một tội bậc hạ. 

Nhằm lúc Hương Đăng Sư không có mặt trong Phật đường mà đèn lụn, 

hương hết thì bốn vị ngồi đầu hay cuối trong hai ban tả hữu hoặc chúng ngồi 

phía sau có thể tạm đứng dậy làm thay. Nhưng Tăng hay Tục đang đi nhiễu 

chẳng  được  cắt  bấc  đèn,  thắp  thêm  hương  gây  trở  ngại  cho  người  đi  phía 

sau. [Nếu phạm] phạt một tội bậc hạ. 

Tăng tục trong ba ban,  nếu có ai chẳng khéo  niệm theo  nhịp  mõ thì  lúc 

ban  mình đi nhiễu hãy niệm thầm hoặc niệm nhỏ tiếng. Nếu niệm lớn tiếng 

loạn  chúng  thì  phạm  một  tội  bậc  hạ.  Hộ  Thất  Sư  nên  dẫn  người  ấy  ra  chỗ 

khác ngầm bảo cho biết. 

Đêm xuống, sau khi dứt tiếng niệm Phật, nên theo chúng nghỉ yên. Nếu 

còn  lễ  Phật,  trì  tụng  làm  các  công  hạnh  khác  thì  phạt  một  tội  bậc  trung. 

Hương  Đăng  Sư  nên  khuyên  người  ấy  thôi  đi.  Nếu  kẻ  ấy  không  nghe  bèn 

báo với Giám Trực Sư ghi phạt. 

Đến  giờ  ăn  đi  xuống  trai  đường,  nếu  hai  ban  đi  theo  ban  chính  lẫn  lộn 

thứ tự thì hai vị trưởng ban mỗi người bị phạt một tội bậc trung. 

Ở trai đường ăn xong nếu đứng dậy tháo lui [không chờ ai] thì phạt một 

tội bậc hạ. 

Định giờ ngủ sai lầm đến nỗi sau khi vào Phật đường, ba ban chưa xoay 

phiên hết một lượt mà trời đã sáng thì phạt Hương Đăng Sư một tội bậc hạ. 

Vừa  vào  Phật  đường,  trời  đã  sáng  ngay,  phạt  một  tội  bậc  thượng.  Nếu  ngủ 

mê  định  giờ  hương  cháy  sai,  thức  chúng  quá  sớm  đến  nỗi  đại  chúng  mệt 

nhọc thì phạt một tội bậc trung. 

Giám Trực Sư tùy thời, tùy chỗ siêng năng giám sát, đúng cách thức ghi 

chép  tội. Nếu ai  phạm  tội  nhiều  lần  mà chẳng  biết  hoặc tuy biết  vẫn chẳng 

ghi thì bị phạt giống như người phạm lỗi. 

Các  đồng  thất  sư,  hộ  thất  sư  trước  khi  khởi  thất  phải  thông  thuộc  quy 

thức này. Tiếp đó, đem điều lệ phạt tội này sao ra, dán trước nhà khách. Có 

kẻ tăng, người tục nào đến sau hãy bảo họ xem kỹ điều ước rồi mới đưa vào 

Phật đường. Nếu kẻ nào chẳng hiểu văn nghĩa thì nên thuật tóm tắt cho kẻ ấy 

hiểu. Nếu vội vàng đưa kẻ ấy vào khiến kẻ ấy mơ mơ hồ hồ liền phạm điều 

ước thì Hộ Thất Sư bị phạt một tội bậc hạ. 

Ba mức phạt này tính gộp lại có hai  mươi ba điều, nay ghi rõ cách thức 

trừng phạt như sau: 

Phạm tội cấm nói: một tội bậc thượng. 

Nói nhiều: một tội bậc thượng. 

Nói lớn tiếng: một tội bậc thượng. 

Tự tiện bỏ vào liêu xá nằm, ngồi: một tội bậc thượng. 

Định giờ ngủ sai lạc: một tội bậc thượng. 

Vượt ban ra khỏi Phật đường: một tội bậc trung. 

Ra khỏi Phật đường không đúng thời: một tội bậc trung. 

Loạn ban nhiễu niệm: một tội bậc trung. 

Đêm xuống, thực hành công hạnh khác: một tội bậc trung. 

Đi theo ban không đúng thứ tự: một tội bậc trung. 

Mượn cớ để ra ngoài quá lâu: một tội bậc hạ. 

Nối gót nhau bỏ ra khỏi Phật đường: một tội bậc hạ. 

Đến phiên ban mình vẫn ngồi hay đứng yên: một tội bậc hạ. 

Ra vào nhiều lần: một tội bậc hạ. 

Hành động gấp rút: một tội bậc hạ. 

Nhiễu ngược chiều ngáng trở đại chúng: một tội bậc hạ. 

Xông qua các ban ra vào: một tội bậc hạ. 

Đứng chựng lại [trong khi nhiễu niệm] gây trở ngại người phía sau: một 

tội bậc hạ. 

Niệm lớn tiếng loạn chúng: một tội bậc hạ. 

Ăn xong đứng dậy trước: một tội bậc hạ. 

Vội vã đưa người vào Phật đường: một tội bậc hạ. 

Những  điều  lệ  như trên  bắt  buộc  phải  tuân  hành  là  vì  muốn  ngăn  ngừa 

phóng  dật,  giúp  thành  trợ  hạnh,  chứ  chẳng  phải  vì  ưa  bày  vẽ  rắc  rối.  Hành 

giả nên nghĩ rằng: Một đời sao nhãng, nay chỉ tinh tấn trong bảy ngày, ai nấy 

phải khẩn thiết dốc sức mạnh mẽ, chẳng tiếc thân mạng, chẳng luận đi đứng 

nằm  ngồi,  uống  ăn,  tiêu  tiểu,  một  câu  hồng  danh  như  hơi  thở  chẳng  đoạn, 

chẳng  thể  ngưng  dứt  phút  chốc,  xen  tạp  trong  chốc  lát.  Đã  muốn  nhất  tâm 

bất loạn thì thật chẳng phải là tầm thường, phải nên niệm Phật như thế, hãy 

suy nghĩ mà gắng lên. 



* Sớ Văn 

(trên bao sớ đề: 

Niệm Phật Thất Hồi Hướng Phát Nguyện Sớ. 

Thừa Giáo Tu Tịnh Chủ Thất Sa Môn... cụ giam. 

(Sớ phát nguyện hồi hướng của Niệm Phật thất. 

Vâng theo giáo pháp tu hành tịnh nghiệp, sa môn chủ thất tên là.... kính 

phong) 



Nép trông: 

Nhất  tâm  viên  tịnh  thì  ngũ  trược  chẳng  lìa  quê  nhà  Thanh  Thái,  hoành 

siêu ba cõi. 

Dẫu  lên  chín  phẩm,  há  nào  cách  biệt  địa  vị  tầm  thường,  dung  hợp  tam 

muội vương thù thắng nơi biển chân tánh. 

Dùng  miệng  chuyển  Đệ  Nhất  Nghĩa  Đế,  hoằng  đạo  bởi  tại  người,  Phật 

tùy cơ cảm ứng. 

Nước  Đại  Thanh  22,  tỉnh...,  huyện...  chùa...  bật-sô...  ngày  hôm  nay  tắm 

gội,  dốc  lòng  thành,  dập  đầu  quy  mạng  Sa  Bà  Giáo  Chủ  Bổn  Sư Thích  Ca 

Mâu Ni Văn Phật, Cực Lạc thế giới Tiếp Dẫn Đạo Sư A Di Đà Phật, Quán 

Âm, Thế Chí, hết thảy thánh hiền đồng ban từ bi, rủ lòng chứng giám. 

Xót nghĩ đệ tử.... cùng hiện tiền chúng sanh, sanh nhằm Kiếp Trược, báo 

thuộc thân phàm. Ba  nghiệp, sáu căn không  tội  nào chẳng tạo. Năm đường 

tám nạn không khổ nào đã chẳng nếm qua. Ám thức lưu truyền, chưa hề giác 

ngộ.  Sanh  tử  mênh  mông,  bao  giờ  giải  thoát?  May  nhờ  chút  túc  căn,  chút 

nhân  nhỏ  bé,  được  sanh  chánh  tín,  sớm  nhập  Di  Đà  nguyện  hải,  chuyên  tu 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  nguyện  cõi  báu  gá  hồn,  hoa  luân  gởi  tưởng.  Bởi  thế, 

nương kinh lập pháp thức, chuẩn thánh giáo sùng tu. 

Kính  bạch:  nay  là  ngày...  tháng...  bắt  đầu  kiến  lập  đạo  tràng  tinh  tấn 

niệm  Phật.  Trong  suốt  bảy  ngày  nghiêm  sức  điện  đường,  chia  ban  rành  rẽ, 

chấp  trì  thánh  hiệu  trọn  chẳng  trái  nghịch,  tâm  gìn  hồng  danh  chẳng  lìa 

khoảnh khắc. Đem công đức này hồi hướng vãng sanh, xin nguyện A Di Đà 

Phật  từ  bi  nhiếp  thọ,  nguyện  các  thánh  chúng  rủ  lòng  đích  thân  tiếp  dẫn 

khiến  cho  các  căn  tịch  tĩnh,  chánh  niệm  rỡ  ràng;  cảnh  Tu  Ma  23  hiện  ngay 

trước  mắt,  hoa  kim sắc  nở bừng,  xả báo  như kinh đã dạy,  nguyện ắt chẳng 

hư. 

Lại  nguyện  nhờ  công  đức  tinh  tấn  trong  bảy  ngày  đây  khiến  cho  khắp 

các đại chúng dứt bảy chi ác, diệt bảy tội ngăn che, trừ bảy mạn chướng, lìa 

bảy  uế  hạnh, dạo ao bảy báu, rải hoa thất  tịnh, đủ bảy trí biện tài, diễn bảy 

phần Bồ Đề, siêu việt bảy địa vị phương tiện, chứng bảy quả Thường Trụ. 

Lại nguyện do công đức sanh khởi bởi ba ban tịnh lữ, mười hai tăng-già 

hòa  hợp  tu  trì  khiến  cho  khắp  đại  chúng  tuyệt  ba  ác  đạo,  chuyển  ba  trọng 

chướng,  tịnh  tam  tụ  giới,  trải  khắp  địa  vị  trong  ba  thừa,  vượt  xa  khỏi  tam 

giới, cao bước đứng đầu ba bậc, thâm nhập ba  môn giải thoát, viên phát ba 

Như Lai Tạng. 

Lại  nguyện  mọi  người khi đã  thành Phật, ngồi  dưới đạo  thọ, tư  duy  hai 

mươi mốt ngày, vì các chúng sanh nói pháp Tam Thừa, ba lượt chuyển pháp 

luân  Tứ  Đế,  Thập  Nhị  Hành,  rộng  thuyết  pháp  môn  “mười  hai  chi  nhân 

duyên  ba  đời,  lưu  chuyển  hoàn  diệt,  thuận  nghịch”,  rốt  ráo  cùng  vào  biển 

Tát-Bà-Nhã. 

Lại nguyện trong bảy ngày này dù tăng hay tục, dẫu xa hay gần, dù lâu 

hay mau, dù đến hay đi, cho đến những ai ra sức, đổ công, thấy nghe tùy hỷ 

đều  thoát  khổ  luân,  đều  sanh  Cực  Lạc,  cùng  thấy  tướng  bạch  hào  [vĩ  đại 

như] Tu Di, cùng chiêm ngưỡng Pháp Giới Tạng Thân. 

Lại  nguyện  đại  chúng  đã  được  vãng  sanh  An  Dưỡng,  thân cận Di Đà... 

cho đến hết thảy Như Lai đều được thừa sự, hết thảy cõi Phật đều qua trang 

nghiêm,  hết  thảy  bạn  lành  thảy  đều  tùy  thuận,  hết  thảy  pháp  môn  thảy  đều 

thông đạt, hết thảy chúng sanh đều được độ thoát, hết thảy hạnh nguyện thảy 

được viên thành. Hư không dù tận, nguyện con vô cùng. 

Ngưỡng nguyện Tam Bảo chứng tri, khiến cho chúng con được mãn 

sở nguyện, mãn Bồ Đề nguyện. 



---o0o--- 



Phụ Lục - Bài ký về kỳ niệm Phật bảy ngày ở viện Phổ Nhân 

Kim Thiện soạn 



Mùa  Xuân  năm  Đinh  Tỵ,  nhằm  thánh  đản  Đại  Sĩ,  tại  thiền  viện  Phổ 

Nhân phía Bắc núi Ngu, phỏng theo lời dạy trong kinh Di Đà, áp dụng quy 

cách  mới  để  mở  niệm  Phật  thất,  bèn  nhóm  tịnh  chúng,  chẳng  phân  biệt  là 

Tăng hay Tục. 

Chủ  thất  là  Phổ  Nhân  đại  sư  hiệu  Triệt  Lưu  đạo  nhân.  Ngoại  hộ  sư  là 

thầy Thân Diệp và thầy Cổ Nạp. Các vị tăng hữu đồng hạnh có các vị Việt 

Hải,  Tại  Nhàn,  Huệ  Như,  Trạm  Nguyệt,  Từ  Hoằng,  Hải  Mục,  Đức  Dung, 

Việt Chi, Thượng Pháp, Tái Ứng, Khả Tôn... Những vị ở xa nghe mở pháp 

hội  vượt sông  tìm  đến  Ngu  Sơn  có  hai  vị  Tăng  là  Minh  Cốc  và  Định  Huệ. 

Hàng cư sĩ có các vị Uông Lữ Tâm, Ông Phượng Nhuy, Cố Công Thần, Kim 

Thủy  Nhuợc,  Trần  Thiên  Khoảnh,  Triệu  Tồn  Hồ,  Ông  Tử  Dư,  Ông  Khang 

Thành, Trầm Đản Tiên, Hạ Tử Di. Do niệm Phật là đường tắt để vãng sanh, 

Quán Âm là đạo sư Tây phương nên chọn lấy ngày mười chín tháng Hai [để 

mở thất]. 

Về pháp tắc thì chọn lấy mười hai vị tăng chia làm ba ban, mỗi ban bốn 

người. Mỗi  vị đều có  nhiệm  vụ,  ngoài  mười  hai  người ấy, dù Tăng  hay tục 

nhiều  ít  cũng  chia  thành  ba  ban  ghép  theo  sau.  Cứ  một  ban  nhiễu  niệm  thì 

hai  hai  ban  kia  ngồi  yên.  Đến  giờ  ăn  xuống  trai  đường  ngồi  theo  thứ  tự 

chẳng  dám  lẫn  lộn.  [Đại  chúng]  ngồi  yên  rồi,  tiếng  niệm  Phật  tạm  ngưng, 

tiểu  sa-di  đánh  mộc  bản  niệm  Phật  tiếp  theo  khiến  cho  một  câu  hồng  danh 

chẳng  dứt  nơi  tâm  và  miệng.  Trong  đêm,  chia  giờ  tạm  ngủ,  nghe  tiếng 

chuông  gióng  bèn  cùng  thức  dậy.  Phàm  những  ai  đi  nhiễu  ngược  chiều: 

phạt!  Vượt  vị  trí:  phạt!  Nói  chuyện:  phạt  gấp  bội.  Nghiêm  như  quân  lệnh 

vậy. 

Ngày  hôm  ấy  mấy  người  như  các  vị  Uông  Lữ  Tam  v.v...  đi  trước,  tôi 

theo sau, nghe trong Phật đường tiếng niệm Phật sang sảng. Hộ Thất Sư dẫn 

tôi  vào, chỉ cho phép  lễ  Phật, chẳng được chào  hỏi đại chúng, sư  liền  ghép 

tôi vào ban, đi kinh hành xong liền lui ra ngồi một phía, hoặc niệm Phật hiệu 

nhưng chỉ khẽ động môi răng, hoặc nhắm mắt tịnh lự lắng nghe, tâm duyên 

theo Phật hiệu. Những người khác đến sau cũng theo lệ ấy. 

Có lúc, tiếng niệm Phật hòa hoãn du dương như một hơi thở ra vào liền 

lạc chẳng đoạn. Có lúc tiếng niệm Phật rộn ràng, lại có lúc như mãnh tướng 

truy  bức  địch  quân,  chưa  tận  diệt  bèn  chẳng  ngưng  khiến  cho  tạp  vọng 

không cách nào xen vào, lũ ma không nẻo chen chân. Ngay cả lúc gió  mưa 

mù mịt, các tiếng vang rền, chẳng biết đến đầu non sương phủ, điện vũ mây 

trùm; hay lúc trời quang, khí rạng, gió lùa thông reo xào xạc, nước khe tuôn 

róc rách, không tiếng nào chẳng tương ứng tiếng niệm Phật, khác nào tiếng 

suối xướng niệm trong veo. 

Lửa  đèn  còn  sáng,  tia  bình  minh  vừa  lố  dạng,  khói  hương  vờn  quanh 

niệm  Phật  buổi  mai.  Bóng  núi  vừa  thẫm,  rừng  khe  vừa  sụp  tối,  tiếng  trùng 

im  vắng,  phạm  âm  riêng  trỗi  niệm  Phật  chiều  hôm.  Có  kẻ  tâm  tình  vui 

sướng, chẳng nhiễm mảy trần, chỉ còn bốn chữ, thật sự đạt nhất tâm bất loạn. 

Có kẻ quắc thước, phấn phát tinh thần, tâm rong ruổi hầu như muốn bặt. Kỳ 

kết thất này dẫu chưa thể nhất tâm bất loạn, nhưng tín nguyện đã vững vàng. 

Mừng gặp duyên thù thắng, [ngờ đâu] việc trần bức bách, ma chướng đa 

đoan, vừa mới nhập ban đã phải rời chỗ. Thở than hối hận, chẳng thể dự trọn 

bảy ngày niệm Phật. Thầy tôi phương tiện độ sanh, từ bi răn dạy chân thành 

thiết  tha,  ai  nấy  tin  Tây  phương  đến  được,  có  ngày  ắt  được  theo  về.  Biết 

hồng hiệu 24 khó thể nghĩ bàn, vì xưng dương cảm động lệ ứa. 

Than ôi! Lửa đá, sáng chớp 25, người sống trăm năm khác nào bảy bữa! 

Đem bảy bữa dâng cho trần lụy, bao giờ trần lụy  mới xong? Đem bảy hôm 

mong cầu Tịnh Độ, ắt hẳn Tịnh Độ có ngày. Huống hồ trăm năm so với bảy 

bữa ắt nhiều  hơn  lắm, nhưng trong sát-na  sanh sang đời khác  lại  nhiều  hơn 

nữa!  Không  hiếm  người  biết  trăm  năm  khó  cầu,  nhưng  chẳng  ai  biết  bảy 

ngày  này  khó  phen  gặp  gỡ!  Lại  chỉ  biết  luống  uổng  trăm  năm,  nào  có  biết 

bảy ngày bỏ phí. Buồn thay! 



---o0o--- 

 

Phụ Ký: 



Sau  khi  Triệt  Lưu  đại  sư  chùa  Phổ  Nhân  ở  Thường  Thục  quy  Tây,  có 

người con trưởng của Tôn Trạng Nguyên Phù Tang tiên sinh là Hàn Thần bị 

âm phủ bắt đi. Ông ta chết đi  một  ngày  một đêm bèn sống  lại bảo: “Tôi bị 

trói  dắt  đến  dưới  điện  vua  Diêm  La.  Trong  lúc  tối  đen  chợt  thấy  sáng  lòa. 

Hoa trời, hương trời phủ kín hư không, Diêm quân phục xuống đất đón Tây 

Quy  đại  sư.  Tôi  nhận  ra  ngài  là  đại  sư  Triệt  Lưu.  Tôi  nhờ  quang  minh  của 

Ngài  chiếu  đến  bèn  được  thả  về”.  Cùng  ngày  ấy  có  người  họ  Ngô  ở  Nam 

Quan bị bệnh chết, qua đêm sống lại, thuật lại sự việc giống như họ Tôn. 

 Thường  Thục  Thúc  Nguyên  Bảo  Lâm  Thị  ghi  vào  ngày  Rằm  tháng  Giêng 

 năm Khang Hy thứ ba mươi sáu (1697).  



Tịnh Độ Cảnh Ngữ hết 

(dịch xong ngày 21 tháng 04 năm 2004) 



---o0o--- 



HẾT 



1 . Lý tánh tức Phật: là một khái niệm trong giáo nghĩa “Lục tức Phật” của 

tông Thiên Thai. Lý tánh tức Phật nghĩa là ai cũng có khả năng thành Phật, 

tức là Như Lai Tạng Tánh ai cũng có cả. 

2 . Tông tượng: các vị đại sư có khả năng giáo hóa rộng lớn trong các tông, 

đào  tạo  được  các  đồ  đệ  tài  giỏi  nên  được  ví  như  thợ  khéo  (tượng)  có  khả 

năng chế ra những vật dụng tinh xảo. 



3 . Đồng hồ sen (liên lậu): xưa dùng bình đồng, trên thân bình có khắc vạch 

định giờ và đáy khoan lỗ, nước từ từ rỉ ra, mực nước ngang đến vạch nào thì 

biết là giờ ấy. Vì thế, gọi là “lậu” (rỉ chảy), hoặc “đồng hồ”. Liên lậu là một 

loại  đồng  hồ  do  liên  xã  Lô Sơn  chế  ra,  có  hình  hoa  sen  thả  trên  mặt  nước. 

Nhìn nước ngập đến đâu sẽ biết giờ mà tụng niệm. 





4 . Ngụ ý: mặt trời, mặt trăng, núi sông xưa nay vẫn giống nhau, ta thua kém 

gì người xưa! 



5 . Sát chủng: tức là thế giới chủng. Xin xem chương VII, tiết II - “Các thế 

giới” sách Phật Học Tinh Yếu cuốn II của Hòa Thượng Thích Thiền Tâm. 

6 . Lạc-xoa (laksa): 100 ngàn 

7 . Khuê bích: còn gọi là ngọc khuê. Khuê là một dụng cụ dùng để tế lễ tạc 

bằng  ngọc  thời  cổ,  trên  nhọn  dưới  vuông.  Về  sau,  các  thứ  ngọc  quý  dùng 

trong tế lễ hay triều cống đều gọi là “khuê” cả. Vì thế, sau này những gì quý 

báu, phẩm hạnh tốt đẹp đều ví với khuê bích. 



8  .  Trầm  độc:  người  Trung  Hoa  thời  cổ  tin  có  một  loại  chim  rất  độc  tên  là 

Trầm (còn đọc là Chậm), lông nó rớt xuống nước cá liền chết tươi. 



9 . Đồng đường tăng tục (đồng đường truy tố): “Truy” là mầu sẫm, màu đen, 

chỉ cho tăng sĩ (vì tăng sĩ thường mặc áo màu nâu, màu đen), “bạch” chỉ cho 

người tại gia. “Đồng đường truy tố” là tiếng chỉ tất cả tăng lẫn tục cùng tham 

dự trong kỳ Phật thất. 

10 . Cửu Thứ Đệ  (navànupùrva samàpattayah):  gọi đủ  là Cửu  Thứ Đệ  Định 

tức  là  chín  pháp  thiền  định  tu  hành  theo  thứ  tự  không  gián  đoạn,  gồm:  Sơ 

Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ Thiền, Không Xứ, Thức Xứ, Vô Hữu Xứ, 

Phi Tưởng Phi Tưởng và Diệt Thọ Tưởng. 



11 . Nguyên văn là “tháo cô tróc bút”. Cô là một dụng cụ bằng gỗ để làm mẫu 

nhằm viết cho ngay hàng. Vì thế, sau này mỗi khi soạn giấy bút để làm văn 

thường gọi là “tháo cô”. “Tróc bút” là cầm bút để viết lách, sáng tác. 



12 . Thanh Thái: tên khác của cõi Cực Lạc (theo kinh Cổ Âm Thanh Vương 

Đà Ra Ni). “Thượng bang” là cõi nước tốt đẹp, cao quý. 



13 .  Tường  lân  thụy  phượng:  lân  và  phượng  là  hai  con  vật  tượng  trưng  cho 

điềm  lành quý  (tường thụy) nên  những  nhân  vật tư cách cao quý, đức hạnh 

tốt đẹp thường được ví là “tường lân thụy phượng”. 



14 . Tứ cú, bách phi: “Tứ cú” là có, không, vừa có vừa không, chẳng phải có 

chẳng phải không. “Bách phi” là tiếng phiếm chỉ phủ định tất cả. Nói “tứ cú 

bách phi” nhằm chỉ tất cả những gì thuộc trong lý luận nhị nguyên. 

15  .  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  Phật  dạy  cõi  này  nhĩ  căn  lanh  lợi  nhất,  nên 

giáo  thể  của  phương  này  phải  lấy  âm  thanh  làm  chính;  từ  đó  pháp  “phản 



quán  tự  tánh”  được  ngài  Văn  Thù  Sư  Lợi  chọn  làm  pháp  viên  thông  bậc 

nhất. 



16 . Áo đỏ: xưa màu đỏ tượng trưng cho sự cao sang, nên các quan thường 

được gọi là “áo đỏ”. 

17 . Trần sa kiếp: Số kiếp nhiều như cát bụi. 



18 . Ám chỉ cõi Sa Bà. Kinh Pháp Hoa ví cõi Sa Bà như căn nhà cũ nát thuộc 

về một người làm chủ. 



19 . Tam nhất viên dung: nhất cảnh tam quán (một phép quán có đầy đủ cả ba 

phép quán: Giả, Không, Trung) và nhất tâm tam đế (một tâm quán niệm gồm 

đủ cả ba đế: Chân, Tục và Đệ Nhất Nghĩa Đế) 



20 . Bang: một loại mõ dài, thường khắc thành hình con cá lớn, treo trên cao 

để làm hiệu lệnh trong trai đường nhằm báo giờ thọ trai. Ðôi khi thay bằng 

một tấm bản bằng gỗ lớn, khắc hình mây gọi là “vân bản”. 



21 . Triển cụ: Tức là mở ngọa cụ ra, đặt xuống đất, quỳ lên đó. Ngọa cụ (còn 

gọi theo âm phạn là Ni-sư-đàn) là một tấm vải hình chữ nhật thường may hai 

lớp, kích thước đúng theo quy định trong Luật Tạng; xưa dùng để cho các du 

tăng hành cước trải ngồi. Lễ xong, sẽ xếp đôi lại vắt lên cánh tay trái. Hiện 

tại, trong các Niệm Phật Thất, ngoại trừ trường hợp vị Hộ Thất cũng là Tăng 

thì  mới  áp  dụng  cách  triển  cụ  này;  kỳ  dư,  việc  tuyên  sớ  thường  do  một  vị 

Tăng  hoặc  cư  sĩ  làm  Duy  Na  đảm  nhậm  nhưng  không  triển  cụ,  đại  chúng 

cũng không triển cụ. 



22 . Vì Tổ sống dưới triều Thanh, nên viết như thế. 



23 . Tu Ma: tức là Tu Ma Đề (sumaddhi) chánh định. 



24 . Hồng hiệu: tức hồng danh của Phật 

A Di Đà. Danh hiệu Phật có vô lượng công đức, ý nghĩa rộng lớn nên gọi là 

“hồng danh” hay “hồng hiệu” (hồng là to lớn rộng rãi). 



25 . Lửa đá, sáng chớp: Tia lửa xẹt ra do dùng dao chém vào đá, ánh sáng lòa 

của tia chớp. Hai hình ảnh này thường được dùng để ví những sự vật chỉ xảy 

ra trong khoảnh khắc, quá ngắn ngủi. 







Document Outline


	1. Khuyên phát lòng tin chân thật

	2. Giãi bày, khuyên nhủ

	3. Khuyên nhủ, giãi bày lần nữa

	4. Khai thị cho đại chúng trước lúc bắt đầu niệm Phật trường kỳ suốt ba năm

	5. Khai thị cho đại chúng trước lúc khởi đầu tinh tấn Phật thất

	6. Liệu giản pháp môn

	7. Lược giảng chín phẩm

	8. Dạy cư sĩ Hạ Tử Di

	9. Dạy cư sĩ Đinh Canh Dã

	10. Can ngăn cư sĩ Cố Triệu Trinh

	11. Hồi đáp cư sĩ Cố Triệu Trinh

	12. Cùng cư sĩ Kim Thủy Nhược luận về danh tự




cover_image.jpg
Tinh-Do-Canbh-

Ngu-Ds-Hanh-

Sach-Nhu-Hoa-
Dich





